W;Q" =

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Volume 5, Nomor 1, November 2025 http://jurnal.iuqibogor.ac.id

MANAJEMEN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QUR’AN
(TINJAUAN TERHADAP KISAH NABI MUSA DAN NABI KHIDR)

Selvy Yuspitasaril, Juhrah M. Arib?

1Universitas Pamulang, JI. Suryakencana No.1, Pamulang Bar.,,
Kec. Pamulang, Kota Tangerang Selatan, Banten 15417

2[nstitut Agama Islam Manado, Jalan S.H. Sarundajang,
Malendeng, Kec. Paal Dua, Kota Manado, Sulawesi Utara 95000

dosen02863@unpam.ac.id?!, Aribjuhrah@gmail.com?

ABSTRAK

Dekadensi moral dan melemahnya akhlak pada berbagai lapisan masyarakat menjadi problem
krusial yang menuntut perhatian dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Pendidikan tidak
hanya berfungsi sebagai proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter,
spiritualitas, dan etika. Penelitian ini menganalisis manajemen pendidikan dari perspektif Al-Qur’an
melalui kisah Nabi Musa dan Nabi Khidir (QS. Al-Kahfi: 60-82), dengan fokus pada nilai-nilai
manajerial dan pedagogis serta relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer. Dengan
menggunakan metode kualitatif melalui tafsir tematik dan kajian pustaka terhadap ayat Al-Qur’an,
tafsir klasik dan modern, serta literatur pendidikan dan manajemen, penelitian ini mengidentifikasi
lima nilai utama dalam manajemen pendidikan: perencanaan berbasis spiritual, pelaksanaan
pembelajaran dengan adab dan kesabaran, kepemimpinan yang bijaksana, evaluasi reflektif, serta
nilai sosial berupa pemberdayaan dan keadilan. Temuan ini menegaskan pentingnya integrasi aspek
spiritual, etis, dan kemanusiaan dalam manajemen pendidikan Islam guna membangun sistem yang
efektif, adil, dan berorientasi pada pembentukan individu yang seimbang serta berakhlak mulia.
Kata Kunci: Manajemen Pendidikan Islam, Al-Qur’an, Nabi Musa, Nabi Khidir

ABSTRACT

The growing moral decadence and the decline of ethical values across various segments of society have
become critical issues that demand serious attention from the educational sphere, particularly Islamic
education. Education serves not only as a process of knowledge transmission but also as a means of
shaping character, spirituality, and moral integrity. This study analyzes educational management from
the Qur’anic perspective through the story of Prophet Musa and Prophet Khidr (Qur’an, Surah Al-Kahf:
60-82), focusing on managerial and pedagogical values as well as their relevance to contemporary
Islamic education. Using a qualitative method through thematic exegesis and literature review of
Qur’anic verses, classical and modern tafsir, and educational and management literature, this research
identifies five key values in educational management: spiritually based planning, learning
implementation grounded in manners and patience, wise leadership, reflective evaluation, and social
values such as empowerment and justice. The findings underscore the importance of integrating
spiritual, ethical, and humanistic dimensions into Islamic educational management to build an effective,
just, and human-centered system aimed at developing balanced individuals with noble character.
Keywords: Islamic Educational Management, Qur’an, Prophet Musa, Prophet Khidr

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

25


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:dosen02863@unpam.ac.id
mailto:Aribjuhrah@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan pilar utama pembentukan peradaban, karena berperan
meningkatkan kualitas manusia, moralitas, dan kesiapan menghadapi perubahan zaman
(Nata, 2020). Dalam tradisi Islam, kemajuan peradaban sangat dipengaruhi pendidikan
yang menyeimbangkan aspek duniawi dan ukhrawi. Tujuannya bukan hanya mencetak
kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual, kepekaan sosial, dan
tanggung jawab moral (Azra, 2020).

Melalui pendidikan, manusia diarahkan untuk mengembangkan seluruh potensi
dirinya secara menyeluruh (kaffah). Potensi tersebut meliputi potensi intelektual untuk
berpikir kritis dan kreatif, potensi emosional untuk mengelola perasaan dan empati sosial,
potensi sosial untuk berinteraksi dan bekerja sama, serta potensi spiritual untuk
mengokohkan hubungan dengan Allah SWT (Hanafi, 2020). Dalam pandangan Islam,
manusia adalah makhluk yang memiliki amanah besar sebagai khalifah di bumi, sehingga
pendidikan menjadi sarana pembinaan dan pemberdayaan agar manusia mampu
menjalankan perannya secara bijaksana dan bertanggung jawab.

Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi
juga menanamkan nilai dan akhlak yang berlandaskan tauhid sebagai tujuan tertinggi
(Syahidin, 2018; Nata, 2020). Pendidikan yang bertauhid membentuk pribadi berilmu,
berakhlak, dan bermanfaat bagi umat. Untuk mewujudkannya, manajemen pendidikan
berperan penting melalui perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi yang
efektif. Manajemen yang baik tidak hanya administratif, tetapi juga strategis, melibatkan
kepemimpinan dan pembinaan hubungan yang harmonis dalam lingkungan pendidikan
(Mulyasa, 2019; Hasan, 2019).

Secara praktiknya, sistem manajemen pendidikan modern sering kali terjebak dalam
orientasi teknis dan birokratis. Fokus yang berlebihan pada aspek administratif, efisiensi
kerja dan pencapaian target kuantitatif menyebabkan ruh pendidikan yang bernilai
spiritual menjadi terpinggirkan (Nizar, 2021). Akibatnya, lembaga pendidikan cenderung
menghasilkan lulusan yang kompeten secara akademik, tetapi miskin nilai dan moral.
Dalam konteks ini, Islam menawarkan paradigma manajemen pendidikan yang holistik,
yaitu menggabungkan unsur rasional, emosional dan spiritual, agar pendidikan tidak hanya
menghasilkan smart people tetapi juga good people.

Manajemen pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia berilmu dan bertakwa,
sehingga keberhasilan pendidikan tidak hanya dinilai dari prestasi akademik, tetapi dari
internalisasi nilai-nilai Islam (Syamsuddin, 2021). Prinsip seperti ikhlas, amanah, adil,
syura, dan ukhuwah menjadi dasar setiap tahap pengelolaan pendidikan. Penerapan nilai
Qur’ani semakin penting di tengah krisis moral (Nata, 2020; Nizar, 2021). Al-Qur’an juga
memberikan pedoman manajemen pendidikan melalui perencanaan, pembelajaran
bertahap, keteladanan, dan evaluasi, termasuk melalui kisah Nabi Musa dan Khidr yang
kaya nilai pedagogis dan manajerial.

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr bukan sekadar narasi sejarah, melainkan sebuah
model pendidikan Qur’ani yang menampilkan dinamika hubungan antara guru dan murid,
metode pembelajaran berbasis pengalaman, serta pentingnya adab dan kesabaran dalam
proses menuntut ilmu (Quraish Shihab, 2018). Nabi Musa, meskipun telah mencapai derajat
kenabian dan memiliki pengetahuan luas, menunjukkan sikap rendah hati dengan meminta
izin untuk belajar kepada Khidr. Ini menggambarkan bahwa dalam pandangan Islam,

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

26


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pencarian ilmu tidak mengenal batas usia, status sosial, maupun derajat keilmuan.
Permohonan Nabi Musa kepada Khidr, sebagaimana disebut dalam firman Allah SWT di QS
Al-Kahf ayat 66:

e it G55 e i et 1 58 J6 143 cale G ali T e s s i
b«ﬂ»ﬂéu

Artinya: Musa berkata kepadanya, “Bolehkah aku mengikutimu agar engkau mengajarkan
kepadaku (ilmu yang benar) dari apa yang telah diajarkan kepadamu (untuk menjadi)
petunjuk?” Dia menjawab, “Sesungguhnya engkau tidak akan sanggup bersabar bersamaku.
Bagaimana engkau akan sanggup bersabar atas sesuatu yang engkau belum mempunyai
pengetahuan yang cukup tentangnya?” (QS Al-Kahf: 66)

Ayat ini menegaskan dua prinsip pendidikan: adab dan manajemen pembelajaran.
Nabi Musa menunjukkan kerendahan hati dalam meminta izin belajar, sedangkan Nabi
Khidr menetapkan aturan sejak awal sebagai bentuk perencanaan pendidikan. Kisah ini
mengajarkan bahwa manajemen pendidikan Qur’ani harus mengintegrasikan ilmu, adab,
dan hikmah, serta menyeimbangkan rasionalitas dengan nilai spiritual dan moral. (Hanafi,
2020).

Beberapa studi terbaru mengungkapkan bahwa kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr
mengandung nilai penting bagi pendidikan mulai dari adab belajar (Syahputra, 2020),
perencanaan dan pengaturan pembelajaran (Asykur et al., 2022), hingga experiential
learning atau pembelajaran berbasis pengalaman (Yulianti et al,, 2023). Namun, masing-
masing studi hanya menyoroti satu aspek secara terpisah. Belum ada penelitian yang
mengintegrasikan seluruh nilai tersebut ke dalam model manajemen pendidikan Qur’ani
yang komprehensif, sehingga di sinilah letak gap (celah) yang diisi oleh peneliti.

Berdasarkan gap tersebut, maka peneliti merumuskan pertanyaan penting yang
menjadi fokus penelitian ini, pertama, bagaimana konsep manajemen pendidikan
berdasarkan kisah Nabi Musa dan Khidr di dalam Al-Qur’an?; kedua, apa relevansi nilai-
nilai kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr terhadap Manajemen Pendidikan Islam kontemporer?
Penelitian ini bertujuan menggali nilai-nilai manajerial dalam kisah Nabi Musa dan Nabi
Khidr serta menelaah relevansinya bagi manajemen pendidikan Islam kontemporer
melalui analisis tafsir dan literatur modern yang integratif sebagai landasan pengelolaan
pendidikan masa kini.

Demikianlah bahwa penelitian ini memberikan kontribusi dengan menghadirkan
konsep manajemen pendidikan berbasis Al-Qur’an melalui kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr.
Nilai-nilai seperti disiplin, kesungguhan belajar, kebijaksanaan pendidik, dan proses
pembelajaran yang bertahap menjadi landasan pengembangan praktik pendidikan. Temuan
ini memperkaya pendekatan manajerial modern dengan perspektif spiritual, etis, dan
kontekstual yang relevan bagi pendidik maupun pengelola lembaga pendidikan.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan

(library research) (Sugiyono, 2020). Sumber utama penelitian adalah Al-Qur’an, khususnya
Surah Al-Kahfi ayat 60-82, yang kemudian dianalisis melalui berbagai kitab tafsir otoritatif
seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Al-Tabari, Tafsir Al-Qurthubi, dan Tafsir Al-Mishbah karya

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

27


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. Quraish Shihab sebagai rujukan kontemporer. Selain itu, penelitian juga memanfaatkan
literatur manajemen pendidikan dan karya ilmiah terkait integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam
pendidikan.

Data dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis) untuk
menafsirkan makna nilai-nilai pendidikan dalam kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr. Proses
analisis dilakukan melalui tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan (Moeloeng, 2016). Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami pesan-
pesan pendidikan secara mendalam, sistematis, dan kontekstual berdasarkan sumber-
sumber yang valid dan diakui.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Manajemen Pendidikan Berbasis Kisah Nabi Musa dan Khidr

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 69-82 menggambarkan
proses pendidikan yang berlandaskan pengalaman dan refleksi mendalam. Dalam kisah ini,
Nabi Musa yang dikenal sebagai sosok berilmu ingin belajar dari Nabi Khidr, seorang hamba
Allah yang memiliki pengetahuan khusus. Perjalanan keduanya menjadi simbol bagaimana
manusia belajar bukan hanya dari teori, tetapi melalui pengalaman nyata yang menguji
kesabaran dan keimanan.

Selama perjalanan, Nabi Musa menyaksikan tiga peristiwa yang tampak aneh dan sulit
diterima oleh akal: Khidr melubangi perahu milik orang miskin, membunuh seorang anak
dan memperbaiki dinding di desa yang penduduknya pelit. Awalnya, Musa selalu
memprotes tindakan-tindakan tersebut karena tampak tidak adil. Namun setelah
dijelaskan, ia memahami bahwa di balik peristiwa itu tersimpan hikmah besar, perahu
dilubangi agar tidak dirampas raja zalim, anak yang dibunuh akan diganti dengan anak yang
lebih baik dan dinding diperbaiki untuk menjaga harta anak yatim.

Melalui pengalaman itu, Nabi Musa belajar bahwa tidak semua yang tampak buruk
benar-benar buruk dan bahwa hikmah Allah kadang tersembunyi di balik kejadian yang
tidak dimengerti manusia. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah menafsirkan kisah ini
sebagai gambaran hakikat ilmu dan proses belajar manusia: ilmu sejati tidak hanya
diperoleh lewat rasio, tetapi juga melalui pengalaman spiritual, kesabaran dan keterbukaan
hati terhadap misteri kehidupan. Dengan demikian, kisah Nabi Musa dan Khidr
mengajarkan bahwa pembelajaran sejati berawal dari kebingungan, tumbuh melalui
kesabaran dan berakhir pada pemahaman yang melahirkan kebijaksanaan. Berikut
merupakan penjelasan atas semua hikmah yang terkandung dalam perjalanan Nabi Musa
dan Nabi Khidr:

1. Nilai-Nilai Evaluasi dan Refleksi Pendidikan dalam Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr (QS.
Al-Kahfi: 69-82)

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60-82 menggambarkan
perjalanan spiritual dan intelektual yang sarat dengan nilai pendidikan. Nabi Musa,
meskipun seorang rasul besar, tetap rendah hati untuk belajar kepada Khidr. Hal ini
menunjukkan pentingnya evaluasi diri dalam menuntut ilmu, bahwa seorang pelajar harus
siap, berkomitmen dan menyadari keterbatasannya (Rosna & Fauziah, 2024). Nilai evaluasi
dalam kisah ini tampak dari semangat Nabi Musa dalam mencari ilmu, kesabaran dalam
menghadapi ujian, serta pengakuan atas keterbatasan pengetahuan. Menurut Asykur et al.
(2022), motivasi dan ketekunan Musa menjadi teladan bagi peserta didik dalam menilai

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

28


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kesiapan diri dan semangat belajar. Kesabaran Nabi Musa juga menjadi bentuk evaluasi
emosional terhadap reaksi dan pengendalian diri selama proses pembelajaran (Husna &
Zakiyah, 2024).

Sementara itu, refleksi pendidikan tercermin dari dialog antara Nabi Musa dan Khidr
yang mengajarkan pembelajaran berbasis hikmah dan pengalaman. Melalui peristiwa-
peristiwa yang tampak aneh, Nabi Musa belajar untuk memahami makna tersembunyi di
balik tindakan Khidr. Menurut Nurhasanah et al (2018), refleksi ini menumbuhkan nilai
moral seperti kesabaran, tawadhu‘ dan tanggung jawab sosial sebagai dasar pembentukan
karakter. Selain itu, kisah ini menegaskan pentingnya pembelajaran sepanjang hayat
(lifelong learning). Nabi Musa tidak berhenti mencari ilmu meskipun sudah berilmu tinggi,
mencerminkan sikap rendah hati dan semangat belajar yang tidak pernah padam (Mufid &
Chailani, 2024).Secara keseluruhan, kisah Nabi Musa dan Khidr mengajarkan bahwa
evaluasi dan refleksi merupakan inti dari pendidikan sejati. Proses belajar tidak hanya
mengasah akal, tetapi juga membentuk karakter melalui kesabaran, keikhlasan dan
kerendahan hati. Nilai-nilai ini sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan modern
agar peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga bijak dan berakhlak
mulia (Permana et al, 2023).

2. Peristiwa Pertama: Melubangi Perahu (Manajemen Resiko dan Nilai Preventif)

Kisah pertemuan Nabi Musa dengan Khidr dalam Surah Al-Kahfi merupakan salah
satu kisah yang penuh hikmah tentang ilmu, kebijaksanaan, dan kesabaran. Salah satu
bagian yang menarik adalah ketika Khidr melubangi perahu yang mereka tumpangi.
Peristiwa ini diabadikan dalam firman Allah:

b B3 el 30 TR G A8 Gt 06 (s wusd o i 1y g ikl
Artinya: Kemudian, berjalanlah keduanya, hingga ketika menaiki perahu, dia melubanginya.
Dia (Musa) berkata, “Apakah engkau melubanginya untuk menenggelamkan penumpangnya?
Sungguh, engkau telah berbuat suatu kesalahan yang besar.” (QS. Al-Kahfi: 71)

Ayat ini menunjukkan perbedaan cara pandang antara Nabi Musa yang berpegang
pada hukum lahiriah dan Khidr yang memahami hakikat di balik suatu peristiwa melalui
pengetahuan yang diwahyukan oleh Allah (Ibn Katsir, 2003).

Menurut Ibn Katsir (2003) dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, perahu yang dilubangi
oleh Khidr merupakan milik sekelompok orang miskin yang mencari nafkah di laut.
Tindakan Khidr tampak merugikan secara lahiriah, tetapi sejatinya merupakan langkah
penyelamatan. la mengetahui bahwa di hadapan mereka terdapat seorang raja zalim yang
biasa merampas setiap perahu yang baik. Dengan melubangi perahu, Khidr bermaksud
melindungi para pemiliknya dari kehilangan total. Peristiwa ini menjadi simbol bahwa
tindakan yang tampak buruk di awal bisa jadi merupakan jalan menuju kebaikan yang lebih
besar apabila dilihat dari perspektif hikmah ilahi. Dari penjelasan ini dapat dipahami bahwa
apa yang tampak sebagai “kerugian kecil” sebenarnya adalah strategi preventif untuk
menghindari kerugian besar. Dalam konteks manajemen modern, tindakan Khidr bisa
dipandang sebagai bentuk manajemen risiko (risk management) yang dilakukan secara
proaktif.

Pandangan serupa juga dijelaskan oleh Al-Tabari (t.t.) dalam Jami‘al-Bayan ‘an Ta'wil
Ay al-Qur’an. la menegaskan bahwa Khidr tidak bermaksud menenggelamkan perahu,

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

29


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

melainkan ingin memberinya tanda cacat agar terhindar dari perampasan. Al-Tabari
menekankan bahwa kisah ini mengajarkan keterbatasan ilmu manusia dalam memahami
hikmah Allah. Nabi Musa menilai tindakan itu berdasarkan hukum lahiriah yang
diketahuinya, sedangkan Khidr bertindak berdasarkan ilmu yang lebih tinggi, ilmu ladunni
yang dikaruniakan langsung oleh Allah. Hal ini menunjukkan pentingnya kesabaran dan
kehati-hatian dalam menilai suatu tindakan, karena apa yang tampak salah bisa jadi
mengandung maslahat yang tersembunyi.

Al-Qurtubi (2006) dalam al-Jami‘li-Ahkam al-Qur’an memberikan dimensi moral yang
lebih dalam terhadap kisah ini. la menegaskan bahwa secara bentuk, perbuatan Khidr
tampak seperti pelanggaran terhadap hukum, karena merusak harta orang lain. Namun
hakikatnya, tindakan itu merupakan bentuk ketaatan kepada Allah karena dilakukan
dengan izin dan tujuan mulia. Al-Qurtubl mengingatkan bahwa tidak semua perbuatan
dapat dinilai hanya dari wujud lahiriahnya; niat dan tujuan yang mendasari tindakan sering
kali menentukan nilai moral sebenarnya. Dari sini dapat dipahami bahwa dalam kehidupan
sosial dan profesional, termasuk dalam manajemen pendidikan, niat yang baik dan tujuan
jangka panjang menjadi dasar pertimbangan yang penting.

Sementara itu, Al-Maraghi (2001) menafsirkan bahwa perbedaan sudut pandang
antara Nabi Musa dan Khidr mencerminkan perbedaan tingkat pemahaman terhadap
realitas. Musa menilai berdasarkan hukum zahir, sedangkan Khidr memahami hakikat batin
dari suatu peristiwa. Dalam konteks pendidikan, hal ini menjadi pelajaran penting bagi
pendidik dan pengelola lembaga agar tidak terburu-buru dalam menilai suatu situasi atau
kebijakan. Seorang guru, kepala sekolah atau pemimpin pendidikan perlu memahami
konteks secara menyeluruh sebelum memberikan penilaian atau mengambil keputusan.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip reflective thinking dalam pendidikan modern, yang
menekankan pentingnya refleksi mendalam sebelum bertindak (Al-Maraghi, 2001).

Pandangan ini sejalan dengan gagasan Peter F. Drucker (1999), seorang tokoh besar
dalam teori manajemen modern. Drucker menjelaskan bahwa manajemen yang efektif tidak
hanya berfungsi untuk menanggapi masalah setelah muncul, tetapi juga harus berorientasi
pada pencegahan masalah sebelum terjadi. Dalam bukunya Management Challenges for the
21st Century, ia menekankan bahwa seorang pemimpin yang visioner harus mampu melihat
potensi krisis sejak dini dan mengambil langkah-langkah preventif untuk meminimalkan
dampaknya. Jika dikaitkan dengan kisah Khidr, tindakan melubangi perahu dapat diartikan
sebagai bentuk preventive management, yaitu upaya mengantisipasi risiko melalui
keputusan kecil yang mungkin tidak populer, tetapi memiliki dampak positif jangka
panjang. Dalam manajemen pendidikan, pendekatan ini menjadi relevan ketika seorang
kepala sekolah, rektor atau pengelola lembaga harus berani mengambil kebijakan yang
tampak keras atau tidak disukai sebagian pihak, namun sesungguhnya bertujuan untuk
menjaga keberlanjutan lembaga (Drucker, 1999). Sejalan dengan pemikiran Drucker, Henry
Mintzberg (1994) menjelaskan dalam karyanya The Rise and Fall of Strategic Planning
bahwa strategi manajerial yang baik bukanlah sesuatu yang kaku dan hanya didasarkan
pada rencana tertulis, melainkan hasil dari proses pembelajaran dan adaptasi yang terus-
menerus. Mintzberg menekankan pentingnya fleksibilitas dan kemampuan menyesuaikan
diri terhadap perubahan lingkungan. Dalam konteks kisah Khidr, tindakan melubangi
perahu menunjukkan kemampuan adaptif dan kontekstual, sebuah tindakan yang diambil
karena memahami situasi yang tidak bisa dijawab dengan aturan baku. Dalam dunia

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

30


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pendidikan, hal ini menjadi pelajaran bagi para pemimpin lembaga agar tidak terpaku pada
aturan formal semata, melainkan juga memperhatikan konteks sosial, budaya dan spiritual
yang mengitari setiap keputusan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menjadi
kegiatan administratif, tetapi juga proses reflektif dan adaptif terhadap realitas (Mintzberg,
1994).

Sementara itu, Stephen P. Robbins dan Mary Coulter (2018) menegaskan bahwa
manajemen modern tidak bisa dilepaskan dari aspek perencanaan berbasis risiko (risk-
based planning). Dalam pandangan mereka, setiap organisasi yang ingin bertahan lama
harus mampu mengidentifikasi potensi ancaman, mengevaluasi kemungkinan dampaknya
dan merancang tindakan pencegahan yang tepat. Robbins menekankan bahwa keputusan
yang efektif sering kali memerlukan keberanian untuk mengambil langkah tidak populer,
selama langkah tersebut memiliki dasar analisis yang matang dan bertujuan menjaga
keberlangsungan organisasi. Analogi yang dapat diambil dari kisah Khidr adalah bahwa
melubangi perahu, sebuah tindakan kecil yang tampak “salah” di permukaan justru
merupakan keputusan yang menyelamatkan pemiliknya dari kerugian besar di masa depan.
Dalam konteks pendidikan, prinsip ini mengajarkan bahwa kebijakan yang tampak berat,
seperti reformasi kurikulum, restrukturisasi organisasi atau pengendalian anggaran, sering
kali diperlukan untuk menjamin stabilitas dan mutu lembaga dalam jangka panjang
(Robbins & Coulter, 2018).

Dalam perspektif Islam, tindakan Khidr juga menunjukkan nilai hikmah, yaitu
kebijaksanaan dalam mengambil keputusan berdasarkan pengetahuan yang mendalam dan
pertimbangan jangka panjang. Menurut Al-Maraghi (2001), hikmah adalah kemampuan
untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya, memahami konteks dan mengambil
keputusan dengan mempertimbangkan aspek lahiriah dan batiniah. Seorang pemimpin
pendidikan yang memiliki hikmah tidak hanya mempertimbangkan hasil sesaat, tetapi juga
dampak moral, sosial dan spiritual dari setiap kebijakannya. Dengan demikian, manajemen
risiko dalam pandangan Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan etis.

Dalam praktik manajemen pendidikan, prinsip-prinsip yang terkandung dalam kisah
ini dapat diterapkan dalam berbagai bentuk. Misalnya, pengelola sekolah dapat melakukan
audit internal dan evaluasi rutin untuk mencegah terjadinya kesalahan sistemik di masa
depan. Guru dapat menerapkan pendekatan pembelajaran preventif, dengan
mengidentifikasi potensi kesulitan siswa sebelum masalah muncul. Bahkan dalam
manajemen keuangan lembaga pendidikan, prinsip “melubangi perahu” dapat
diterjemahkan sebagai kebijakan penghematan atau efisiensi penggunaan anggaran untuk
menghindari defisit di kemudian hari. Semua langkah tersebut mungkin tidak
menyenangkan pada awalnya, tetapi akan terbukti menyelamatkan lembaga dalam jangka
panjang.

Dengan demikian, QS. Al-Kahfi, 71 tidak hanya menghadirkan kisah spiritual, tetapi
juga menyampaikan prinsip manajerial yang sangat relevan dengan kehidupan modern.
Tindakan Khidr melubangi perahu mengandung pesan tentang pentingnya berpikir
strategis, mengantisipasi risiko dan menilai sesuatu dari berbagai dimensi. Dalam dunia
pendidikan, seorang pemimpin harus memiliki visi jauh ke depan, mampu menimbang
risiko serta bijaksana dalam mengambil keputusan yang berdampak jangka panjang
(Drucker, 1999). Kisah ini mengajarkan bahwa tidak semua tindakan yang tampak
“merusak” berarti salah, karena dalam pandangan yang lebih luas, tindakan tersebut

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

31


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mungkin justru menyelamatkan dari kerugian yang lebih besar.

3. Peristiwa Kedua: Pembunuhan Anak (Prinsip Moral dan Pembentukan Karakter)

Kisah Nabi Musa dan Khidr yang tercantum dalam Surah Al-Kahfi merupakan salah
satu narasi Al-Qur’an yang paling mendalam dalam menggambarkan hubungan antara ilmu,
kebijaksanaan, dan keadilan ilahi. Salah satu bagian yang paling mengundang perenungan
adalah ketika Khidr membunuh seorang anak kecil tanpa alasan yang tampak rasional di
mata manusia. Allah berfirman:

23 . . {5 %7 ot zZaF L %% o Scar qyg S Toat G0 LWT o d b (11 %%
R i 2B S L ads 6 Sdiss ulk o 1y L WG

Artinya: Kemudian, berjalanlah keduanya, hingga ketika berjumpa dengan seorang anak, dia
membunuhnya. Dia (Musa) berkata, “Mengapa engkau membunuh jiwa yang bersih bukan
karena dia membunuh orang lain? Sungguh, engkau benar-benar telah melakukan sesuatu
yang sangat mungkar.” (QS. Al-Kahfi: 74)

Peristiwa ini, jika dilihat secara zahir, tampak sebagai tindakan tidak
berperikemanusiaan dan melanggar prinsip keadilan. Namun, seperti yang dijelaskan
dalam kelanjutan kisah tersebut, tindakan Khidr memiliki hikmah tersembunyi yang
melampaui batas pengetahuan manusia biasa. Peristiwa ini menantang manusia untuk
memahami keadilan tidak hanya dari aspek hukum formal, tetapi juga dari dimensi
kebijaksanaan ilahi yang lebih tinggi (Shihab, 2018).

Menurut Al-Tabari (1980) dalam Jami‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an, anak kecil
yang dibunuh oleh Khidr merupakan seorang anak yang oleh ilmu Allah telah diketahui
kelak akan tumbuh menjadi pribadi yang durhaka, bahkan dapat menyebabkan kedua orang
tuanya yang saleh tergelincir ke dalam kesesatan. Dengan demikian, pembunuhan tersebut
bukanlah tindakan sewenang-wenang, melainkan bagian dari rencana ilahi untuk
melindungi kebaikan yang lebih besar. Allah menggantikan anak tersebut dengan anak lain
yang lebih saleh dan membawa kebahagiaan bagi keluarganya (Al-Tabari: 1980).

Pandangan serupa dikemukakan oleh Al-Qurtubi (2006) dalam Al-Jami‘ li-Ahkam al-
Qur’dn. la menjelaskan bahwa tindakan Khidr bukanlah pelanggaran terhadap hukum
syariat, karena Khidr bertindak berdasarkan ‘ilm ladunni (pengetahuan langsung dari
Allah). Tindakan itu justru menegaskan prinsip bahwa Allah Maha Mengetahui segala
potensi masa depan manusia, termasuk kemungkinan munculnya keburukan yang belum
tampak. Maka, pembunuhan anak itu merupakan simbol keadilan preventif Ilahi, yaitu
bentuk kasih sayang Allah yang mencegah penderitaan spiritual yang lebih besar bagi kedua
orang tua anak tersebut (Al-Qurtubi, 2006).

Sementara itu, Quraish Shihab (2018) menafsirkan peristiwa ini secara kontekstual
dalam Tafsir Al-Mishbah. la menegaskan bahwa peristiwa tersebut menggambarkan
perbedaan antara pengetahuan normatif (yang dimiliki Nabi Musa) dan pengetahuan
hakikat (yang dimiliki Khidr). Nabi Musa menilai berdasarkan hukum lahiriah, yang
menganggap pembunuhan tanpa sebab adalah kejahatan, sementara Khidr memahami
hakikat yang tidak terlihat oleh pandangan manusia. Menurut Shihab, kisah ini mengajarkan
bahwa keadilan Ilahi tidak selalu dapat diukur dengan logika manusia, karena Allah
memiliki rencana yang lebih luas dan menyeluruh terhadap kehidupan makhluk-Nya
(Quraish Shihab, 2018).

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

32


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebih jauh, Ibn Katsir (2003) dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim menambahkan bahwa
tindakan Khidr juga menjadi pelajaran bagi Nabi Musa tentang kerendahan hati dalam
mencari ilmu. Meskipun Musa adalah seorang nabi besar, ia diajarkan untuk menyadari
keterbatasan pemahamannya terhadap rahasia Allah. Hal ini menunjukkan bahwa
pengetahuan manusia bersifat parsial, sedangkan pengetahuan Allah bersifat menyeluruh
dan sempurna (Ibn Katsir, 2003).

Dari perspektif etika, kisah ini menyoroti pentingnya pencegahan terhadap potensi
kejahatan sebelum terjadi. Dalam pandangan Fakhruddin al-Razi (1999), tindakan Khidr
dapat dipahami sebagai simbol bahwa mencegah kezaliman lebih utama daripada
mengobatinya. la menafsirkan bahwa dalam kasus tertentu, keburukan harus dihapuskan
sejak dini agar tidak menimbulkan kerusakan yang lebih luas. Prinsip ini sejalan dengan
kaidah fikih dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-masalih, “mencegah kerusakan lebih
diutamakan daripada mendatangkan kemaslahatan” (Al-Razi, 1999).

Dalam konteks moral universal, tindakan Khidr juga menimbulkan refleksi filosofis
mengenai batas antara keadilan dan belas kasih. Karen Armstrong (2006) dalam The Case
for God menjelaskan bahwa manusia sering kali gagal memahami penderitaan karena
menilainya dari sudut pandang sempit. Dalam teologi Abrahamik, termasuk Islam, keadilan
Tuhan tidak selalu harus sejalan dengan persepsi manusia tentang keadilan, karena Tuhan
bekerja melalui hikmah yang melampaui logika empiris (Armstrong, 2006). Dengan
demikian, tindakan Khidr bukanlah pelanggaran moral, melainkan manifestasi dari hikmah
[lahi yang berorientasi pada keselamatan spiritual jangka panjang.

Jika dikaitkan dengan pendidikan, kisah ini mengandung makna simbolik yang sangat
kuat. Tindakan Khidr membunuh anak kecil bukanlah legitimasi kekerasan, melainkan
simbol pembersihan dari potensi destruktif yang dapat merusak generasi masa depan.
Dalam konteks pendidikan, hal ini dapat dimaknai sebagai upaya mendisiplinkan dan
memperbaiki moral anak sejak dini, agar keburukan tidak sempat berkembang.

Menurut Al-Ghazali (1995) dalam [hya’ Ulumuddin, mendidik anak berarti
membentuk jiwa mereka sebelum dirusak oleh keburukan lingkungan. Ia menegaskan
bahwa anak ibarat permata mentah yang harus diasah agar cemerlang. Jika tidak dididik
sejak dini, jiwanya akan terbentuk oleh keburukan yang ada di sekelilingnya. Oleh karena
itu, pendidikan moral harus bersifat preventif, menanamkan nilai dan disiplin sebelum
muncul perilaku menyimpang (Al-Ghazali, 1995).

Konsep ini memiliki kesesuaian dengan teori Character Education yang
dikembangkan oleh Thomas Lickona (1991). Lickona menekankan bahwa pendidikan
karakter merupakan proses pembentukan moral yang menekankan intervensi dini,
pembiasaan moral dan pembentukan budaya sekolah yang beretika. Dalam konteks ini,
tindakan Khidr dapat dimaknai sebagai intervensi moral preventif, yaitu upaya memutus
rantai potensi keburukan agar tidak merusak sistem sosial dan spiritual di kemudian hari
(Lickona, 1991). Sejalan dengan itu, Howard Gardner (2006) melalui konsep Five Minds for
the Future menyebutkan bahwa generasi masa depan membutuhkan ethical mind, yaitu
kemampuan untuk berpikir dan bertindak berdasarkan nilai moral. Pendidikan, menurut
Gardner, tidak hanya berfokus pada pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan integritas,
empati dan tanggung jawab moral. Prinsip ini sangat sejalan dengan pesan moral dari kisah
Khidr, yang menunjukkan bahwa moralitas harus dilindungi bahkan melalui tindakan tegas,
selama tujuan akhirnya adalah kemaslahatan (Gardner, 2006).

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

33


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dalam konteks manajemen pendidikan, kisah ini juga dapat dipahami sebagai
pelajaran tentang pengambilan keputusan yang berlandaskan etika dan foresight
(pandangan jauh ke depan). Seorang pemimpin pendidikan terkadang harus mengambil
keputusan yang tidak populer, tetapi penting untuk menjaga moral dan keberlanjutan
lembaga. Peter Drucker (1999) menjelaskan bahwa seorang pemimpin yang efektif bukan
hanya menyelesaikan masalah yang tampak, tetapi mampu mencegah potensi kerusakan
sebelum terjadi. Tindakan Khidr dapat dijadikan analogi dari manajemen preventif yang
berani mengambil langkah sulit demi menyelamatkan nilai dan prinsip yang lebih besar
(Drucker, 1999). Selain itu, Stephen P. Robbins dan Mary Coulter (2018) menekankan
bahwa pengambilan keputusan etis dalam organisasi modern harus berlandaskan pada
analisis risiko dan tanggung jawab sosial. Dalam dunia pendidikan, ini berarti pendidik dan
manajer harus berani menegakkan disiplin dan mengambil tindakan tegas terhadap praktik
yang berpotensi merusak moral lembaga, dengan tetap menjunjung nilai-nilai kemanusiaan
(Robbins & Coulter: 2018).

4. Peristiwa Ketiga: Perbaikan Dinding (Ketulusan dan Etika Kerja dalam Pendidikan)
Kisah pertemuan antara Nabi Musa dan Khidr sebagaimana termaktub dalam QS. Al-
Kahfi ayat 77 merupakan salah satu narasi paling menginspirasi dalam Al-Qur’an tentang
hikmah ilahi, keikhlasan amal dan integritas moral. Dalam kisah tersebut, Allah Swt.
menggambarkan dua sosok dengan dua jenis ilmu: Musa dengan ilmu syariat yang
berlandaskan hukum lahiriah dan Khidr dengan ilmu ladunni yang bersumber dari
kebijaksanaan langsung dari Allah. Interaksi keduanya menjadi simbol dialog antara akal
dan hati, antara hukum lahir dan makna batin, serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan.

‘238 O A phs G g gkt O Gl Wk as A W T s ulls
el eiad cis P J6 Dt

Artinya: Lalu, keduanya berjalan, hingga ketika keduanya sampai ke penduduk suatu negeri,
mereka berdua meminta dijamu oleh penduduknya, tetapi mereka tidak mau menjamu
keduanya. Kemudian, keduanya mendapati dinding (rumah) yang hampir roboh di negeri itu,
lalu dia menegakkannya. Dia (Musa) berkata, “Jika engkau mau, niscaya engkau dapat
meminta imbalan untuk itu.” (QS. Al-Kahf: 77)

Ayat ini menceritakan bahwa setelah mengalami dua kejadian sebelumnya yang
penuh misteri, Musa dan Khidr sampai ke sebuah negeri. Mereka meminta dijamu, namun
penduduknya menolak. Di tengah sikap keras masyarakat tersebut, Khidr melihat sebuah
dinding rumah yang hampir roboh. Dengan tenang, ia menegakkannya tanpa meminta
imbalan sedikit pun. Musa yang melihatnya bertanya, “Jika engkau mau, engkau dapat
mengambil upah untuk itu.” Namun Khidr memilih diam, hingga pada akhirnya menjelaskan
bahwa di balik dinding itu tersimpan harta milik dua anak yatim, peninggalan ayah mereka
yang saleh. la memperbaikinya agar harta tersebut tetap aman hingga anak-anak itu
dewasa.

Menurut Al-Maraghi (2001), tindakan Khidr yang memperbaiki dinding tanpa
imbalan merupakan bentuk amal kebajikan yang lahir dari keikhlasan dan amanah. Dinding
itu milik dua anak yatim, dan di bawahnya tersimpan harta peninggalan ayah mereka yang
saleh. Dengan memperbaikinya, Khidr sesungguhnya menjaga amanah dan melindungi hak

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

34


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

orang lemah tanpa mengharapkan pujian manusia.

Al-Maraghi menegaskan bahwa nilai ihsan, berbuat baik semata-mata karena Allah
yang menjadi dasar dari tindakan ini. Dalam perspektifnya, ihsan berarti melakukan
kebaikan bukan karena pamrih duniawi, tetapi karena kesadaran spiritual bahwa Allah
senantiasa mengawasi setiap amal manusia. Sikap Khidr mencerminkan profesionalitas,
tanggung jawab sosial dan ketulusan moral yang menjadi landasan etika seorang mukmin
(Al-Maraghi, 2001). Dalam konteks modern, nilai ini dapat diterjemahkan sebagai etos kerja
yang berlandaskan integritas dan pelayanan. Seorang pendidik, pemimpin atau pekerja
profesional sejati hendaknya meneladani Khidr yang bekerja dengan dedikasi, bukan demi
imbalan, melainkan karena tanggung jawab moral terhadap sesama dan pengabdian kepada
Allah.

Sementara itu, Ibnu Katsir (2000) memberikan penekanan pada hikmah di balik
tindakan Khidr. Menurutnya, kisah ini mengandung pelajaran bahwa tidak semua
perbuatan yang tampak aneh dapat langsung dinilai salah. Musa menilai berdasarkan
syariat zahir, sementara Khidr memahami makna batin yang lebih dalam melalui ilmu
ladunni. Dengan memperbaiki dinding tanpa imbalan, Khidr menunjukkan bahwa kebaikan
sejati tidak selalu diukur dengan keuntungan duniawi. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa
tindakan Khidr adalah bagian dari rencana ilahi untuk menjaga amanah dan melindungi hak
anak yatim. Musa, dengan segala kebesaran ilmunya, diuji untuk belajar bahwa di balik
pengetahuan manusia terdapat rahasia besar yang hanya Allah ketahui. Ini menjadi simbol
kerendahan hati dalam menuntut ilmu dan kesadaran bahwa hikmah Allah melampaui
batas nalar manusia (Ibnu Katsir, 2000). Dalam tataran filosofis, penafsiran Ibnu Katsir
mengajarkan bahwa manusia berilmu sejati adalah mereka yang mampu mengakui
keterbatasannya. la tidak tergesa-gesa menilai, tidak merasa paling benar dan selalu
membuka diri terhadap kebijaksanaan baru.

Pendekatan berbeda dikemukakan oleh Quraish Shihab (2009). Ia menafsirkan
peristiwa ini melalui lensa etika sosial. Menurutnya, tindakan Khidr memperbaiki dinding
di tengah masyarakat yang tidak menghormati tamu merupakan bentuk kemandirian moral
(moral autonomy). Ia tidak membiarkan perilaku buruk orang lain menentukan moralitas
dirinya. Bagi Quraish Shihab, tindakan Khidr adalah simbol integritas moral, yaitu kesatuan
antara iman, pengetahuan dan tindakan sosial. Seseorang yang beriman tidak berbuat baik
karena ingin dihargai, tetapi karena kebaikan itu sendiri merupakan prinsip hidupnya.
Kebaikan tidak bergantung pada reaksi lingkungan, tetapi pada keteguhan hati dalam
memegang nilai (Shihab: 2009). Dalam konteks sosial kontemporer, tafsir ini mengandung
pesan kuat bahwa manusia modern perlu membangun karakter moral yang mandiri. Dalam
masyarakat yang kompetitif dan materialistis, sering kali kebaikan menjadi relatif dan
dilakukan jika menguntungkan atau mendapat pengakuan. Khidr menunjukkan sebaliknya:
kebaikan sejati adalah kebaikan yang tidak tergantung pada siapa penerimanya.

Jika digabungkan, ketiga tafsir tersebut menggambarkan tiga dimensi moral yang
saling melengkapi: Al-Maraghi menekankan ihsan, yaitu keikhlasan dalam amal tanpa
pamrih. Ibnu Katsir menyoroti hikmah, yaitu kebijaksanaan dalam memahami makna
tersembunyi di balik setiap peristiwa. Quraish Shihab menegaskan integritas moral, yaitu
kemandirian dalam berbuat baik tanpa terpengaruh lingkungan. Ketiganya mengajarkan
bahwa kebaikan sejati lahir dari keseimbangan antara niat yang tulus, pengetahuan yang
bijak dan moralitas yang teguh. Dalam bahasa spiritual, ini adalah sinergi antara iman, ilmu

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

35


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dan amal.

Nilai-nilai yang diajarkan dalam kisah ini juga selaras dengan pandangan para ahli
etika dan kepemimpinan universal di luar tradisi Islam. Robert K. Greenleaf (1977) melalui
konsep Servant Leadership menegaskan bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang
mengabdi untuk melayani, bukan untuk dilayani. Prinsip ini sejalan dengan tindakan Khidr
yang bekerja tanpa pamrih demi kepentingan orang lain. Immanuel Kant (1785) dalam
filsafat moralnya menegaskan bahwa tindakan bermoral adalah tindakan yang dilakukan
bukan karena konsekuensi, tetapi karena kewajiban moral yang mirip dengan sikap Khidr
yang berbuat baik bukan karena respons masyarakat, melainkan karena kesadaran moral.
Martin Luther King Jr. (1963) juga menekankan bahwa ukuran moral seseorang bukanlah
ketika ia berada di saat nyaman, tetapi ketika ia mampu berbuat benar di tengah penolakan
dan ketidakadilan. Ini mencerminkan keberanian moral Khidr yang tetap berbuat baik
meski lingkungan tidak ramah. Pendapat para ahli tersebut menunjukkan bahwa nilai-nilai
Qurani bersifat universal. Kisah Khidr dan Musa bukan hanya relevan dalam konteks
spiritual Islam, tetapi juga dalam etika kemanusiaan global yang membahas tentang
kebijaksanaan, keikhlasan dan tanggung jawab sosial.

5. Refeleksi Akhir: Evaluasi Sebagai Puncak Pembelajaran

Pada akhir perjalanan Nabi Musa bersama Khidr, Allah SWT menyingkap rahasia di
balik tiga peristiwa yang sempat membingungkan Musa: melubangi perahu, membunuh
seorang anak, dan memperbaiki dinding. Dalam QS. Al-Kahfi: 78-82, Khidr menjelaskan
tindakan-tindakannya dan inilah momen penting di mana Musa belajar memahami hikmah
Allah yang tersembunyi, yang sebelumnya sulit ia tangkap dengan ilmu syariat dan logika
manusia.

Menurut Ibnu Katsir (2003), penjelasan Khidr merupakan bentuk evaluasi
pendidikan yang sempurna. Musa sebelumnya menilai tindakan Khidr berdasarkan apa
yang tampak (zahir), sementara Khidr bertindak sesuai ilmu laduni, yaitu pengetahuan
batin dari Allah yang memungkinkan memahami maksud sejati dari setiap peristiwa.
Misalnya, perahu yang dilubangi terlihat merugikan pemiliknya, tetapi sebenarnya
diselamatkan dari tangan raja yang zalim. Anak yang dibunuh tampak sebagai tindakan
kejam, namun jika anak itu hidup, ia akan membawa kerusakan moral bagi orang tuanya
yang beriman. Dinding yang diperbaiki terlihat sederhana, tetapi melindungi harta anak
yatim hingga waktunya mereka menerima warisan secara aman. Melalui pengalaman ini,
Musa belajar bahwa hikmah Allah sering tersembunyi di balik kejadian yang tampak
paradoksal.

Sementara itu, Quraish Shihab (2018) menekankan bahwa penjelasan Khidr
merupakan bentuk umpan balik reflektif yang mendidik Musa secara etis dan spiritual.
Khidr tidak menegur Musa dengan keras, melainkan memberi pemahaman tentang makna
moral dan sosial di balik peristiwa. Hal ini menunjukkan bahwa pembelajaran efektif tidak
hanya soal pengetahuan, tetapi juga pembentukan kesadaran dan karakter. Musa belajar
bahwa tindakan baik tidak harus selalu mendapat penghargaan dari orang lain dan bahwa
integritas moral harus tetap dijaga meskipun lingkungan tidak mendukung.

Dalam konteks pendidikan modern, hal ini sejalan dengan konsep evaluasi formatif
dan pembelajaran reflektif (Biggs & Tang: 2011). Evaluasi formatif tidak sekadar menilai
hasil akhir, tetapi membantu peserta didik memahami proses, kesalahan dan hikmah dari

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

36


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pengalaman. Dalam kisah ini, Khidr adalah “guru ideal” yang membimbing muridnya
melalui pengalaman nyata, memberikan waktu untuk refleksi dan menjelaskan makna
setelah pengalaman itu selesai. Proses ini mengajarkan murid bagaimana menilai tindakan
mereka sendiri, memahami konteks dan belajar dari pengalaman, bukan hanya dari teori.

Relevansi Nilai-Nilai Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr terhadap Manajemen
Pendidikan Islam Kontemporer

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah al-Kahfi ayat 60-82 memuat pelajaran
manajerial dan pedagogis yang mendalam. Dua sosok ini menggambarkan proses belajar
yang berlandaskan niat suci, kesabaran serta keterbukaan terhadap hikmah. Bila ditinjau
dengan perspektif manajemen pendidikan Islam, kisah tersebut mencerminkan bagaimana
perencanaan, kepemimpinan dan proses pembelajaran seharusnya dijalankan dalam
lembaga pendidikan modern. Berikut penjelasannya:
1. Perencanaan Berbasis Nilai (Value-Based Planning)

Konsep perencanaan berbasis nilai dalam manajemen pendidikan Islam dapat
ditemukan secara implisit dalam kisah Nabi Musa ketika beliau bertekad untuk mencari
ilmu dari Nabi Khidr. Allah berfirman:

G5 gl o a2 il G TN A gt 06
Artinya: (Ingatlah) ketika Musa berkata kepada pembantunya, “Aku tidak akan berhenti
(berjalan) sebelum sampai ke pertemuan dua laut atau aku akan berjalan (terus sampai)
bertahun-tahun.” (QS. Al-Kahfi [18]: 60)

Ayat ini menggambarkan komitmen, keteguhan tujuan dan arah spiritual yang jelas
dari Nabi Musa dalam menuntut ilmu. Dalam pandangan para mufasir seperti Al-Maraghi
(1993), ayat tersebut menandakan bahwa niat yang kuat dalam menuntut ilmu merupakan
langkah awal dalam mencapai keberkahan pengetahuan. Musa tidak hanya menempuh
perjalanan fisik, tetapi juga perjalanan spiritual untuk mendalami makna dan hikmah yang
tidak tampak secara lahiriah.

Dari sudut pandang manajemen pendidikan Islam, kisah ini menegaskan bahwa
proses perencanaan dalam lembaga pendidikan tidak boleh sekadar didasarkan pada aspek
administratif atau teknokratis, tetapi harus berlandaskan nilai-nilai transendental yang
bersumber dari Al-Qur'an dan As-Sunnah. Arifin (2022) menyebut bahwa perencanaan
pendidikan Islam yang efektif adalah yang mengintegrasikan antara akal (rasionalitas
perencanaan) dan iman (spiritualitas tujuan). Dengan kata lain, setiap rencana harus
menjawab dua dimensi: what to achieve (apa yang ingin dicapai) dan why it should be
achieved (mengapa hal itu bernilai dan bermakna secara moral).

Perencanaan berbasis nilai berarti bahwa visi dan misi lembaga pendidikan harus
mencerminkan nilai-nilai Qur’ani seperti amanah, kejujuran, tanggung jawab, ihsan dan
keadilan. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar bagi setiap kebijakan yang diambil, baik dalam
penyusunan kurikulum, perekrutan tenaga pendidik, hingga dalam pengelolaan sumber
daya manusia dan keuangan. Menurut Abuddin Nata (2020), perencanaan pendidikan Islam
merupakan bagian dari proses spiritualisasi organisasi, sebab ia tidak hanya mengatur
kegiatan pendidikan, tetapi juga menata niat dan orientasi seluruh civitas akademika agar
selaras dengan tujuan llahiah (maqasid al-tarbiyah al-Islamiyyah).

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

37


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dalam konteks teori manajemen modern, pendekatan ini sejalan dengan konsep
value-driven planning yang dikemukakan oleh Robbins & Coulter (2019). Mereka
menjelaskan bahwa organisasi yang berorientasi nilai memiliki daya tahan dan konsistensi
yang lebih tinggi dibanding organisasi yang hanya berorientasi pada hasil. Nilai berfungsi
sebagai kompas moral yang mengarahkan semua keputusan dan tindakan agar tidak
melenceng dari integritas lembaga. Jika lembaga pendidikan Islam menjadikan nilai Qur’ani
sebagai fondasi, maka perencanaan tidak akan terjebak pada target jangka pendek seperti
jumlah siswa atau peringkat akademik, tetapi fokus pada pencapaian kualitas manusia
seutuhnya, yaitu manusia berilmu, berakhlak dan berkontribusi bagi masyarakat.

2. Kepemimpinan Spiritual (Spiritual Leadership)

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60-82 merupakan
representasi yang sangat indah tentang konsep kepemimpinan spiritual dalam Islam. Dalam
kisah itu, Nabi Khidr berperan sebagai seorang pembimbing yang memiliki kedalaman ilmu,
kebijaksanaan, dan ketenangan batin yang luar biasa. Ia tidak menunjukkan otoritas melalui
perintah atau kekuasaan, melainkan melalui keteladanan, kesabaran dan kebijaksanaan
(hikmah) dalam mendidik Nabi Musa. Ketika Musa menunjukkan rasa ingin tahu yang tinggi
bahkan terkadang tergesa-gesa dalam menilai tindakan Khidr, sang guru tetap
menanggapinya dengan lembut, mengarahkan pemahaman Musa menuju makna yang lebih
dalam.

Menurut Al-Maraghi (1993) dalam Tafsir al-Maraghi, interaksi antara Khidr dan Musa
menggambarkan hubungan ideal antara guru dan murid, di mana seorang pendidik (Khidr)
tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk jiwa muridnya melalui contoh nyata
dan pengendalian emosi. Kepemimpinan seperti ini menekankan bimbingan ruhani
(tarbiyah ruhiyyah), bukan sekadar arahan intelektual.

Dari sudut pandang manajemen pendidikan Islam, kepemimpinan spiritual adalah
model kepemimpinan yang menempatkan nilai-nilai moral dan ketuhanan sebagai pusat
orientasi. Alim (2022) menjelaskan bahwa kepemimpinan spiritual merupakan bentuk
tazkiyah al-nafs dalam praktik kepemimpinan. Pemimpin tidak hanya menjalankan fungsi
administratif atau pengawasan, melainkan juga berperan sebagai penumbuh jiwa,
membantu anggota lembaganya menemukan makna, tujuan, dan keikhlasan dalam bekerja.
Dalam konteks lembaga pendidikan Islam, hal ini berarti kepala sekolah, rektor atau guru
harus menjadi teladan moral dan rohani, bukan hanya pengelola sistem.

Kepemimpinan spiritual memiliki tiga komponen utama menurut Alim (2022) 1)
Keterhubungan vertikal dengan Allah (ta’allug billah), yaitu pemimpin menjadikan
hubungan dengan Allah sebagai sumber inspirasi, arah keputusan dan kekuatan moral. 2)
Keterhubungan horizontal dengan manusia (ta’awun), yaitu pemimpin melayani,
membimbing dan menumbuhkan potensi bawahan serta peserta didik dengan kasih sayang.
3) Integritas diri (istigamah), yaitu pemimpin menunjukkan kesesuaian antara perkataan
dan perbuatan, sehingga menjadi teladan yang hidup.

Pendekatan ini selaras dengan teori servant leadership yang dikembangkan oleh
Robert Greenleaf (1977). Greenleaf menekankan bahwa pemimpin sejati adalah pelayan
(servant), bukan penguasa. la tidak berorientasi pada kekuasaan, tetapi pada pelayanan dan
pertumbuhan orang lain. Kepemimpinan semacam ini menumbuhkan rasa hormat,
kepercayaan, dan keterlibatan emosional dalam organisasi. Dalam konteks pendidikan
Islam, konsep servant leadership diperkaya oleh dimensi spiritual, karena pelayanan

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

38


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dilakukan bukan semata-mata untuk manusia, tetapi sebagai bentuk ibadah kepada Allah.
Sejalan dengan itu, Abuddin Nata (2020) menegaskan bahwa kepemimpinan dalam
pendidikan Islam harus berorientasi pada hikmah dan rahmah. Pemimpin spiritual
menumbuhkan suasana lembaga yang penuh kasih, adil dan menentramkan. Ia tidak
mengandalkan kekuasaan struktural, tetapi kekuatan moral dan keikhlasan. Nata
menjelaskan bahwa kepala sekolah atau guru yang memiliki kepemimpinan spiritual akan
mampu menciptakan budaya organisasi yang menumbuhkan rasa tanggung jawab dan
kejujuran, karena semua anggota lembaga melihat pemimpinnya sebagai figur teladan,
bukan pengendali.

3. Pembelajaran Reflektif dan Berbasis Pengalaman (Reflective and Experiential Learning)

Kisah perjalanan Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60-82
merupakan salah satu contoh paling kuat dalam Al-Qur’an tentang pendidikan berbasis
pengalaman (experiential learning). Dalam kisah ini, Nabi Musa tidak mendapatkan ilmu
dari penjelasan verbal, ceramah atau hafalan, tetapi melalui serangkaian pengalaman nyata
yang mengujilogika, kesabaran dan keimanannya. Setiap peristiwa yang dialaminya, perahu
yang dilubangi, anak yang dibunuh dan dinding yang ditegakkan, menjadi materi
pembelajaran kontekstual yang baru dapat dipahami setelah proses refleksi mendalam di
akhir perjalanan (QS. Al-Kahfi [18]: 78-82).

Menurut Al-Maraghi (1993) dalam Tafsir al-Maraghi, metode Khidr terhadap Musa
merupakan bentuk pendidikan hikmah yang mengajarkan murid untuk menyelami makna
di balik peristiwa, bukan sekadar memahami bentuk lahiriahnya. Khidr tidak menjelaskan
tujuan setiap tindakannya di awal, karena ia ingin membentuk kemampuan berpikir
reflektif dan sabar dalam diri Musa. Pendekatan ini mengajarkan bahwa ilmu sejati bukan
hanya hasil dari proses kognitif, tetapi juga buah dari pengalaman, perenungan dan
kedewasaan spiritual.

Dalam teori pendidikan modern, pendekatan seperti ini dikenal dengan konsep
experiential learning yang dipopulerkan oleh David Kolb (1984) yang menyatakan bahwa
pembelajaran yang efektif terjadi melalui empat tahap: 1) Pengalaman Konkret (Concrete
Experience), peserta didik mengalami langsung suatu peristiwa. 2) Observasi dan Refleksi
(Reflective Observation), peserta didik merenungkan pengalaman tersebut. 3)
Konseptualisasi Abstrak (Abstract Conceptualization), peserta didik mengembangkan
pemahaman atau teori dari refleksi itu. 4) Eksperimen Aktif (Active Experimentation),
peserta didik menerapkan pemahaman tersebut dalam situasi baru.

Pola ini selaras dengan proses belajar Nabi Musa: ia mengalami peristiwa aneh
bersama Khidr, kemudian merenungkan maknanya, dan akhirnya memahami bahwa setiap
tindakan Khidr mengandung hikmah Ilahiah. Dengan demikian, kisah ini tidak hanya
menampilkan pembelajaran berbasis pengalaman, tetapi juga pembelajaran reflektif
(reflective learning) yang mengajak murid berpikir mendalam tentang hakikat pengetahuan
dan kehendak Allah.

Dalam manajemen pendidikan Islam kontemporer, pendekatan ini sangat relevan.
Pendidikan Islam idealnya tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi harus
menumbuhkan kesadaran reflektif dan spiritual peserta didik. Guru sebagai pendidik perlu
menjadi fasilitator pengalaman belajar yaitu mengajak siswa untuk mengalami, mengamati
dan merenung terhadap fenomena kehidupan. Misalnya, dalam pembelajaran sains, siswa
tidak hanya mempelajari hukum alam secara teoritis, tetapi juga diajak meneliti fenomena

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

39


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alam sebagai tanda kebesaran Allah (ayat kauniyah). Dalam pendidikan sosial, siswa bisa
diajak mengamati masalah masyarakat lalu merefleksikan solusi yang berlandaskan nilai-
nilai Qur’ani seperti keadilan dan kasih sayang.

Menurut Al-Ghazali (2003) dalam [lhya’ ‘Ulum al-Din, ilmu yang tidak disertai
perenungan dan penghayatan tidak akan membawa keberkahan. Ia menyebut bahwa “ilmu
yang sejati adalah yang menghidupkan hati, bukan hanya mengisi akal.” Artinya, setiap
kegiatan belajar harus melibatkan dimensi ruhani dan batiniah agar pengetahuan tidak
sekadar menjadi informasi, tetapi berubah menjadi hikmah dan amal saleh. Dengan
demikian, pembelajaran reflektif menjadi sarana untuk menyucikan hati dan menguatkan
hubungan antara akal dan iman.

Secara manajerial, penerapan pembelajaran reflektif dan berbasis pengalaman dapat
dilakukan melalui berbagai strategi seperti project-based learning (PBL), field study, service
learning atau program tafakkur alam. Pendekatan-pendekatan ini memungkinkan peserta
didik untuk membangun pemahaman melalui pengalaman langsung, menumbuhkan
tanggung jawab sosial, serta memperdalam nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam
setiap fenomena kehidupan.

Dengan demikian, pendekatan pembelajaran reflektif dan berbasis pengalaman yang
diinspirasi dari kisah Nabi Musa dan Khidr mampu menjadikan pendidikan Islam sebagai
proses yang menghidupkan pikiran sekaligus menyucikan hati. la menjadikan peserta didik
bukan hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara emosional dan spiritual,
insan yang berpikir dengan hikmah, beramal dengan kesadaran dan berakhlak dengan
kedalaman iman.

KESIMPULAN

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Al-Qur'an memberikan dasar prinsip
manajemen pendidikan Islam yang relevan untuk konteks kontemporer. Perjalanan Nabi
Musa menunjukkan pentingnya perencanaan berbasis nilai, di mana tujuan pendidikan
harus didasari visi spiritual dan moral, bukan sekadar target administratif. Nabi Khidr
menggambarkan kepemimpinan spiritual, di mana seorang pemimpin bertindak dengan
keteladanan, hikmah, dan kesabaran, sehingga mampu membimbing peserta didik tidak
hanya secara intelektual, tetapi juga secara moral dan rohani. Sementara itu, proses belajar
Musa melalui pengalaman langsung menekankan pembelajaran reflektif dan berbasis
pengalaman, yang mendorong murid memahami makna di balik peristiwa dan
menumbuhkan kesadaran spiritual.

Secara keseluruhan, manajemen pendidikan Islam menurut perspektif Al-Qur’an
bersifat integral, nilai-berorientasi dan transformatif. Pendekatan ini menekankan
keseimbangan antara aspek kognitif, afektif dan spiritual, sehingga lembaga pendidikan
tidak hanya menjadi tempat transfer ilmu, tetapi juga menjadi pusat pembentukan karakter
dan pengembangan insan kamil. Dengan menerapkan prinsip-prinsip yang tercermin dalam
kisah Musa dan Khidr, pendidikan Islam modern dapat menciptakan lingkungan belajar
yang beradab, berakhlak mulia dan berlandaskan hikmah Ilahiah.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Attas, S. M. N. (2017). Konsep pendidikan dalam Islam: Suatu kerangka falsafah
pendidikan Islam. Bandung: Mizan.

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

40


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Al-Ghazali, A. H. (1995). Ihya’ Ulumuddin (]ilid I1I). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah

Alim, M. (2022). Spiritual Leadership in Islamic Education. Yogyakarta: UIl Press.
Fry, L. W. (2003). Toward a Theory of Spiritual Leadership. The Leadership Quarterly,
14(6), 693-727.

Al-Maraghi, A. M. (1993). Tafsir al-Maraghi. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Qurtubi, A. (2006). Al-Jami‘li-Ahkam al-Qur’an. Kairo: Dar al-Hadits.

Al-Tabari, M. ]. (1980). Jami* al-Bayan fi Ta'wil al-Qur’an (Vol. 15). Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Arifin, Z. (2022). Perencanaan Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi Kisah Nabi
Musa dan Nabi Khidr. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 12(2), 101-113.

Asykur, M., Tang, M., Habibah, S., & Ismail, I. (2022). Prophetic Education Management
Paradigm. Al-Tanzim, 6(1), 105-117

Asykur, M., Tang, M., Habibah, S., & Ismail, I. (2022). Prophetic Education Management
Paradigm; Construction of Planning Narratives in the Story of Prophet Musa and
Prophet Khidr. Al-Tanzim: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1).
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i1.3286

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Jakarta:
Kencana.

Biggs, J., & Tang, C. (2011). Teaching for quality learning at university. New York: McGraw-
Hill.

Dewey, ]. (1938). Experience and education. New  York: Macmillan.
greatness. New York: Paulist Press.

Drucker, P. F. (1999). Management Challenges for the 21st Century. New York, NY:
HarperCollins.

Fatimah, N. (2023). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur’an. Jakarta:
Rajawali Pers.

Greenleaf, R. K. (1977). Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power
and Greatness. New York: Paulist Press.

Hanafi, H. (2020). Pendidikan Qur’ani dan relevansinya terhadap manajemen pendidikan
Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Hasan, N. (2019). Manajemen pendidikan Islam: Teori dan praktik. Jakarta: Rajawali Pers.

Husna, A. A, & Zakiyah, B. Z. (2024). Internalization of Critical Dialogue Education in the
Stories of Prophet Khidir and Prophet Musa. Proceedings of International Conference
on Education, Society and Humanity, 2(2), 492-502

Ibn Katsir, L. (2003). Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Riyadh: Dar al-Salam.

Kant, Immanuel. (1785). Groundwork of the Metaphysics of Morals. Cambridge: Cambridge
University Press.

King, Martin Luther Jr. (1963). Strength to Love. Philadelphia: Fortress Press.

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and
development. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. New York: Bantam Books.

Mufid, M., & Chailani, M. I. (2024). The Concept of Long-Life Education in the Story of Musa.
Jurnal Asy-Syukriyyah, 25(1)

Mulyasa, E. (2019). Manajemen berbasis sekolah: Konsep, strategi dan implementasi.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2020). Manajemen pendidikan: Mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam sistem
pendidikan nasional. Jakarta: Rajawali Pers.

Nizar, S. (2021). Filsafat pendidikan Islam: Pendekatan historis, teoritis dan praktis. Jakarta:
Kencana.

Nurhasanah, N., Suriadj, S., & Rathomi, A. (2018). Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Pada Kisah
Nabi Musa A.S. dan Nabi Khidir A.S. Cross-Border, 1(1), 196-207

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

41


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i1.3286

Permana, R, Surahman, C,, Sumarna, E., Buchori, B., & Fauziah, W. N. (2023). The Role of
Wisdom and Patience in Islamic Education. Arfannur: Journal of Islamic Education,
6(2)

Quraish Shihab, M. (2018). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur’an (Vol. 8).
Jakarta: Lentera Hati.

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2019). Management (15th ed.). Harlow: Pearson Education.

Rosna, M., & Fauziah, C. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Pada Kisah Nabi Musa a.s: (Studi
Tafsir Tarbawi Qs. Al-Kahfi (18): 60-82 dalam Tafsir Al-Azhar). Basha’ ir: Jurnal Studi
Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(2), 135-146.

Syahidin. (2018). Filsafat pendidikan Islam: Telaah sistem pendidikan berdasarkan Al-Qur’an
dan Hadis. Bandung: Alfabeta.

Syahputra, A. (2020). Educational Interaction of Prophet Musa and Khidir in the Perspective
of Al-Quran. Didaktika Religia, 8, 335-356.

Syamsuddin, A. (2021). Nilai-nilai pendidikan dalam kisah Nabi Musa dan Khidr: Kajian tafsir
tematik. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press.

Yulianti, F., Muslih, H., & Karman, K. (2023). Experiential Learning pada Kisah Nabi Musa dan
Nabi Khidr dalam QS Al-Kahf Ayat 62-82. ]-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(2).
https://doi.org/10.18860/jpai.v9i2.21185

al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.

42


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.18860/jpai.v9i2.21185

