
 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

25 

 

 

 

 

 

 
 

MANAJEMEN PENDIDIKAN PERSPEKTIF AL-QUR’AN  

(TINJAUAN TERHADAP KISAH NABI MUSA DAN NABI KHIDR) 

 

Selvy Yuspitasari1, Juhrah M. Arib2  
1Universitas Pamulang, Jl. Suryakencana No.1, Pamulang Bar., 

Kec. Pamulang, Kota Tangerang Selatan, Banten 15417  
2Institut Agama Islam Manado, Jalan S.H. Sarundajang, 

Malendeng, Kec. Paal Dua, Kota Manado, Sulawesi Utara 95000 

dosen02863@unpam.ac.id1, Aribjuhrah@gmail.com2  

 

ABSTRAK 
Dekadensi moral dan melemahnya akhlak pada berbagai lapisan masyarakat menjadi problem 
krusial yang menuntut perhatian dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Pendidikan tidak 
hanya berfungsi sebagai proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter, 
spiritualitas, dan etika. Penelitian ini menganalisis manajemen pendidikan dari perspektif Al-Qur’an 
melalui kisah Nabi Musa dan Nabi Khidir (QS. Al-Kahfi: 60–82), dengan fokus pada nilai-nilai 
manajerial dan pedagogis serta relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer. Dengan 
menggunakan metode kualitatif melalui tafsir tematik dan kajian pustaka terhadap ayat Al-Qur’an, 
tafsir klasik dan modern, serta literatur pendidikan dan manajemen, penelitian ini mengidentifikasi 
lima nilai utama dalam manajemen pendidikan: perencanaan berbasis spiritual, pelaksanaan 
pembelajaran dengan adab dan kesabaran, kepemimpinan yang bijaksana, evaluasi reflektif, serta 
nilai sosial berupa pemberdayaan dan keadilan. Temuan ini menegaskan pentingnya integrasi aspek 
spiritual, etis, dan kemanusiaan dalam manajemen pendidikan Islam guna membangun sistem yang 
efektif, adil, dan berorientasi pada pembentukan individu yang seimbang serta berakhlak mulia. 
Kata Kunci: Manajemen Pendidikan Islam, Al-Qur’an, Nabi Musa, Nabi Khidir 
 

ABSTRACT 
The growing moral decadence and the decline of ethical values across various segments of society have 
become critical issues that demand serious attention from the educational sphere, particularly Islamic 
education. Education serves not only as a process of knowledge transmission but also as a means of 
shaping character, spirituality, and moral integrity. This study analyzes educational management from 
the Qur’anic perspective through the story of Prophet Musa and Prophet Khidr (Qur’an, Surah Al-Kahf: 
60–82), focusing on managerial and pedagogical values as well as their relevance to contemporary 
Islamic education. Using a qualitative method through thematic exegesis and literature review of 
Qur’anic verses, classical and modern tafsir, and educational and management literature, this research 
identifies five key values in educational management: spiritually based planning, learning 
implementation grounded in manners and patience, wise leadership, reflective evaluation, and social 
values such as empowerment and justice. The findings underscore the importance of integrating 
spiritual, ethical, and humanistic dimensions into Islamic educational management to build an effective, 
just, and human-centered system aimed at developing balanced individuals with noble character. 
Keywords: Islamic Educational Management, Qur’an, Prophet Musa, Prophet Khidr 
 

 

 

                                                     
 

Volume 5, Nomor 1, November 2025      http://jurnal.iuqibogor.ac.id  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:dosen02863@unpam.ac.id
mailto:Aribjuhrah@gmail.com


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

26 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan pilar utama pembentukan peradaban, karena berperan 

meningkatkan kualitas manusia, moralitas, dan kesiapan menghadapi perubahan zaman 

(Nata, 2020). Dalam tradisi Islam, kemajuan peradaban sangat dipengaruhi pendidikan 

yang menyeimbangkan aspek duniawi dan ukhrawi. Tujuannya bukan hanya mencetak 

kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual, kepekaan sosial, dan 

tanggung jawab moral (Azra, 2020). 

Melalui pendidikan, manusia diarahkan untuk mengembangkan seluruh potensi 

dirinya secara menyeluruh (kaffah). Potensi tersebut meliputi potensi intelektual untuk 

berpikir kritis dan kreatif, potensi emosional untuk mengelola perasaan dan empati sosial, 

potensi sosial untuk berinteraksi dan bekerja sama, serta potensi spiritual untuk 

mengokohkan hubungan dengan Allah SWT (Hanafi, 2020). Dalam pandangan Islam, 

manusia adalah makhluk yang memiliki amanah besar sebagai khalifah di bumi, sehingga 

pendidikan menjadi sarana pembinaan dan pemberdayaan agar manusia mampu 

menjalankan perannya secara bijaksana dan bertanggung jawab. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi 

juga menanamkan nilai dan akhlak yang berlandaskan tauhid sebagai tujuan tertinggi 

(Syahidin, 2018; Nata, 2020). Pendidikan yang bertauhid membentuk pribadi berilmu, 

berakhlak, dan bermanfaat bagi umat. Untuk mewujudkannya, manajemen pendidikan 

berperan penting melalui perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi yang 

efektif. Manajemen yang baik tidak hanya administratif, tetapi juga strategis, melibatkan 

kepemimpinan dan pembinaan hubungan yang harmonis dalam lingkungan pendidikan 

(Mulyasa, 2019; Hasan, 2019). 

Secara praktiknya, sistem manajemen pendidikan modern sering kali terjebak dalam 

orientasi teknis dan birokratis. Fokus yang berlebihan pada aspek administratif, efisiensi 

kerja dan pencapaian target kuantitatif menyebabkan ruh pendidikan yang bernilai 

spiritual menjadi terpinggirkan (Nizar, 2021). Akibatnya, lembaga pendidikan cenderung 

menghasilkan lulusan yang kompeten secara akademik, tetapi miskin nilai dan moral. 

Dalam konteks ini, Islam menawarkan paradigma manajemen pendidikan yang holistik, 

yaitu menggabungkan unsur rasional, emosional dan spiritual, agar pendidikan tidak hanya 

menghasilkan smart people tetapi juga good people. 

Manajemen pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia berilmu dan bertakwa, 

sehingga keberhasilan pendidikan tidak hanya dinilai dari prestasi akademik, tetapi dari 

internalisasi nilai-nilai Islam (Syamsuddin, 2021). Prinsip seperti ikhlas, amanah, adil, 

syura, dan ukhuwah menjadi dasar setiap tahap pengelolaan pendidikan. Penerapan nilai 

Qur’ani semakin penting di tengah krisis moral (Nata, 2020; Nizar, 2021). Al-Qur’an juga 

memberikan pedoman manajemen pendidikan melalui perencanaan, pembelajaran 

bertahap, keteladanan, dan evaluasi, termasuk melalui kisah Nabi Musa dan Khidr yang 

kaya nilai pedagogis dan manajerial. 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr bukan sekadar narasi sejarah, melainkan sebuah 

model pendidikan Qur’ani yang menampilkan dinamika hubungan antara guru dan murid, 

metode pembelajaran berbasis pengalaman, serta pentingnya adab dan kesabaran dalam 

proses menuntut ilmu (Quraish Shihab, 2018). Nabi Musa, meskipun telah mencapai derajat 

kenabian dan memiliki pengetahuan luas, menunjukkan sikap rendah hati dengan meminta 

izin untuk belajar kepada Khidr. Ini menggambarkan bahwa dalam pandangan Islam, 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

27 

 

 

pencarian ilmu tidak mengenal batas usia, status sosial, maupun derajat keilmuan. 

Permohonan Nabi Musa kepada Khidr, sebagaimana disebut dalam firman Allah SWT di QS 

Al-Kahf ayat 66: 

كَيْفَ تَصْبُِْ عَلٰى مَِّا عُلِ مْتَ رُشْدًا قَالَ انَِّكَ لَنْ تَسْتَطِيْعَ مَعِيَ صَبْْاً وَ  تُ عَلِ مَنِ  اَنْ  عَلٰٰٓى اتََّبِعُكَ  هَلْ  مُوْسٰىقَالَ لَه 
 خُبْْاًمَا لََْ تُُِطْ بِه 

Artinya: Musa berkata kepadanya, “Bolehkah aku mengikutimu agar engkau mengajarkan 

kepadaku (ilmu yang benar) dari apa yang telah diajarkan kepadamu (untuk menjadi) 

petunjuk?” Dia menjawab, “Sesungguhnya engkau tidak akan sanggup bersabar bersamaku. 

Bagaimana engkau akan sanggup bersabar atas sesuatu yang engkau belum mempunyai 

pengetahuan yang cukup tentangnya?” (QS Al-Kahf: 66) 

Ayat ini menegaskan dua prinsip pendidikan: adab dan manajemen pembelajaran. 

Nabi Musa menunjukkan kerendahan hati dalam meminta izin belajar, sedangkan Nabi 

Khidr menetapkan aturan sejak awal sebagai bentuk perencanaan pendidikan. Kisah ini 

mengajarkan bahwa manajemen pendidikan Qur’ani harus mengintegrasikan ilmu, adab, 

dan hikmah, serta menyeimbangkan rasionalitas dengan nilai spiritual dan moral. (Hanafi, 

2020). 

Beberapa studi terbaru mengungkapkan bahwa kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr 

mengandung nilai penting bagi pendidikan mulai dari adab belajar (Syahputra, 2020), 

perencanaan dan pengaturan pembelajaran (Asykur et al., 2022), hingga experiential 

learning atau pembelajaran berbasis pengalaman (Yulianti et al., 2023). Namun, masing-

masing studi hanya menyoroti satu aspek secara terpisah. Belum ada penelitian yang 

mengintegrasikan seluruh nilai tersebut ke dalam model manajemen pendidikan Qur’ani 

yang komprehensif, sehingga di sinilah letak gap (celah) yang diisi oleh peneliti. 

Berdasarkan gap tersebut, maka peneliti merumuskan pertanyaan penting yang 

menjadi fokus penelitian ini, pertama, bagaimana konsep manajemen pendidikan 

berdasarkan kisah Nabi Musa dan Khidr di dalam Al-Qur’an?; kedua,  apa relevansi nilai-

nilai kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr terhadap Manajemen Pendidikan Islam kontemporer? 

Penelitian ini bertujuan menggali nilai-nilai manajerial dalam kisah Nabi Musa dan Nabi 

Khidr serta menelaah relevansinya bagi manajemen pendidikan Islam kontemporer  

melalui analisis tafsir dan literatur modern yang integratif sebagai landasan pengelolaan 

pendidikan masa kini. 

Demikianlah bahwa penelitian ini memberikan kontribusi dengan menghadirkan 

konsep manajemen pendidikan berbasis Al-Qur’an melalui kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr. 

Nilai-nilai seperti disiplin, kesungguhan belajar, kebijaksanaan pendidik, dan proses 

pembelajaran yang bertahap menjadi landasan pengembangan praktik pendidikan. Temuan 

ini memperkaya pendekatan manajerial modern dengan perspektif spiritual, etis, dan 

kontekstual yang relevan bagi pendidik maupun pengelola lembaga pendidikan. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research) (Sugiyono, 2020). Sumber utama penelitian adalah Al-Qur’an, khususnya 

Surah Al-Kahfi ayat 60–82, yang kemudian dianalisis melalui berbagai kitab tafsir otoritatif 

seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Al-Tabari, Tafsir Al-Qurthubi, dan Tafsir Al-Mishbah karya 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

28 

 

 

M. Quraish Shihab sebagai rujukan kontemporer. Selain itu, penelitian juga memanfaatkan 

literatur manajemen pendidikan dan karya ilmiah terkait integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam 

pendidikan. 

Data dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis) untuk 

menafsirkan makna nilai-nilai pendidikan dalam kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr. Proses 

analisis dilakukan melalui tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan (Moeloeng, 2016). Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami pesan-

pesan pendidikan secara mendalam, sistematis, dan kontekstual berdasarkan sumber-

sumber yang valid dan diakui. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Manajemen Pendidikan Berbasis Kisah Nabi Musa dan Khidr 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 69–82 menggambarkan 

proses pendidikan yang berlandaskan pengalaman dan refleksi mendalam. Dalam kisah ini, 

Nabi Musa yang dikenal sebagai sosok berilmu ingin belajar dari Nabi Khidr, seorang hamba 

Allah yang memiliki pengetahuan khusus. Perjalanan keduanya menjadi simbol bagaimana 

manusia belajar bukan hanya dari teori, tetapi melalui pengalaman nyata yang menguji 

kesabaran dan keimanan. 

Selama perjalanan, Nabi Musa menyaksikan tiga peristiwa yang tampak aneh dan sulit 

diterima oleh akal: Khidr melubangi perahu milik orang miskin, membunuh seorang anak 

dan memperbaiki dinding di desa yang penduduknya pelit. Awalnya, Musa selalu 

memprotes tindakan-tindakan tersebut karena tampak tidak adil. Namun setelah 

dijelaskan, ia memahami bahwa di balik peristiwa itu tersimpan hikmah besar, perahu 

dilubangi agar tidak dirampas raja zalim, anak yang dibunuh akan diganti dengan anak yang 

lebih baik dan dinding diperbaiki untuk menjaga harta anak yatim. 

Melalui pengalaman itu, Nabi Musa belajar bahwa tidak semua yang tampak buruk 

benar-benar buruk dan bahwa hikmah Allah kadang tersembunyi di balik kejadian yang 

tidak dimengerti manusia. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah menafsirkan kisah ini 

sebagai gambaran hakikat ilmu dan proses belajar manusia: ilmu sejati tidak hanya 

diperoleh lewat rasio, tetapi juga melalui pengalaman spiritual, kesabaran dan keterbukaan 

hati terhadap misteri kehidupan. Dengan demikian, kisah Nabi Musa dan Khidr 

mengajarkan bahwa pembelajaran sejati berawal dari kebingungan, tumbuh melalui 

kesabaran dan berakhir pada pemahaman yang melahirkan kebijaksanaan. Berikut 

merupakan penjelasan atas semua hikmah yang terkandung dalam perjalanan Nabi Musa 

dan Nabi Khidr: 

1. Nilai-Nilai Evaluasi dan Refleksi Pendidikan dalam Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr (QS. 

Al-Kahfi: 69–82) 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60–82 menggambarkan 

perjalanan spiritual dan intelektual yang sarat dengan nilai pendidikan. Nabi Musa, 

meskipun seorang rasul besar, tetap rendah hati untuk belajar kepada Khidr. Hal ini 

menunjukkan pentingnya evaluasi diri dalam menuntut ilmu, bahwa seorang pelajar harus 

siap, berkomitmen dan menyadari keterbatasannya (Rosna & Fauziah, 2024). Nilai evaluasi 

dalam kisah ini tampak dari semangat Nabi Musa dalam mencari ilmu, kesabaran dalam 

menghadapi ujian, serta pengakuan atas keterbatasan pengetahuan. Menurut Asykur et al. 

(2022), motivasi dan ketekunan Musa menjadi teladan bagi peserta didik dalam menilai 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

29 

 

 

kesiapan diri dan semangat belajar. Kesabaran Nabi Musa juga menjadi bentuk evaluasi 

emosional terhadap reaksi dan pengendalian diri selama proses pembelajaran (Husna & 

Zakiyah, 2024). 

Sementara itu, refleksi pendidikan tercermin dari dialog antara Nabi Musa dan Khidr 

yang mengajarkan pembelajaran berbasis hikmah dan pengalaman. Melalui peristiwa-

peristiwa yang tampak aneh, Nabi Musa belajar untuk memahami makna tersembunyi di 

balik tindakan Khidr. Menurut Nurhasanah et al (2018), refleksi ini menumbuhkan nilai 

moral seperti kesabaran, tawadhu‘ dan tanggung jawab sosial sebagai dasar pembentukan 

karakter. Selain itu, kisah ini menegaskan pentingnya pembelajaran sepanjang hayat 

(lifelong learning). Nabi Musa tidak berhenti mencari ilmu meskipun sudah berilmu tinggi, 

mencerminkan sikap rendah hati dan semangat belajar yang tidak pernah padam (Mufid & 

Chailani, 2024).Secara keseluruhan, kisah Nabi Musa dan Khidr mengajarkan bahwa 

evaluasi dan refleksi merupakan inti dari pendidikan sejati. Proses belajar tidak hanya  

mengasah akal, tetapi juga membentuk karakter melalui kesabaran, keikhlasan dan 

kerendahan hati. Nilai-nilai ini sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan modern 

agar peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga bijak dan berakhlak 

mulia (Permana et al, 2023). 

 

2. Peristiwa Pertama: Melubangi Perahu (Manajemen Resiko dan Nilai Preventif) 

Kisah pertemuan Nabi Musa dengan Khidr dalam Surah Al-Kahfi merupakan salah 

satu kisah yang penuh hikmah tentang ilmu, kebijaksanaan, dan kesabaran. Salah satu 

bagian yang menarik adalah ketika Khidr melubangi perahu yang mereka tumpangi. 

Peristiwa ini diabadikan dalam firman Allah:  
نَةِ خَرَقَ هَاۗ قَالَ اَخَرَقْ تَ هَا لتُِ غْرقَِ اهَْلَهَاۚ لَقَدْ جِئْتَ  فِي ْ  شَيْ  اً اِمْراً فَانْطلََقَاۗ حَتّ ٰٰٓ اِذَا ركَِبَا فِِ السَّ

Artinya: Kemudian, berjalanlah keduanya, hingga ketika menaiki perahu, dia melubanginya. 

Dia (Musa) berkata, “Apakah engkau melubanginya untuk menenggelamkan penumpangnya? 

Sungguh, engkau telah berbuat suatu kesalahan yang besar.” (QS. Al-Kahfi: 71) 

Ayat ini menunjukkan perbedaan cara pandang antara Nabi Musa yang berpegang 

pada hukum lahiriah dan Khidr yang memahami hakikat di balik suatu peristiwa melalui 

pengetahuan yang diwahyukan oleh Allah (Ibn Katsir, 2003). 

Menurut Ibn Katsir (2003) dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, perahu yang dilubangi 

oleh Khidr merupakan milik sekelompok orang miskin yang mencari nafkah di laut. 

Tindakan Khidr tampak merugikan secara lahiriah, tetapi sejatinya merupakan langkah 

penyelamatan. Ia mengetahui bahwa di hadapan mereka terdapat seorang raja zalim yang 

biasa merampas setiap perahu yang baik. Dengan melubangi perahu, Khidr bermaksud 

melindungi para pemiliknya dari kehilangan total. Peristiwa ini menjadi simbol bahwa 

tindakan yang tampak buruk di awal bisa jadi merupakan jalan menuju kebaikan yang lebih 

besar apabila dilihat dari perspektif hikmah ilahi. Dari penjelasan ini dapat dipahami bahwa 

apa yang tampak sebagai “kerugian kecil” sebenarnya adalah strategi preventif untuk 

menghindari kerugian besar. Dalam konteks manajemen modern, tindakan Khidr bisa 

dipandang sebagai bentuk manajemen risiko (risk management) yang dilakukan secara 

proaktif. 

Pandangan serupa juga dijelaskan oleh Al-Ṭabari (t.t.) dalam Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl 

Āy al-Qur’ān. Ia menegaskan bahwa Khidr tidak bermaksud menenggelamkan perahu, 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

30 

 

 

melainkan ingin memberinya tanda cacat agar terhindar dari perampasan. Al-Ṭabari 

menekankan bahwa kisah ini mengajarkan keterbatasan ilmu manusia dalam memahami 

hikmah Allah. Nabi Musa menilai tindakan itu berdasarkan hukum lahiriah yang 

diketahuinya, sedangkan Khidr bertindak berdasarkan ilmu yang lebih tinggi, ilmu ladunni 

yang dikaruniakan langsung oleh Allah. Hal ini menunjukkan pentingnya kesabaran dan 

kehati-hatian dalam menilai suatu tindakan, karena apa yang tampak salah bisa jadi 

mengandung maslahat yang tersembunyi. 

Al-Qurṭubī (2006) dalam al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān memberikan dimensi moral yang 

lebih dalam terhadap kisah ini. Ia menegaskan bahwa secara bentuk, perbuatan Khidr 

tampak seperti pelanggaran terhadap hukum, karena merusak harta orang lain. Namun 

hakikatnya, tindakan itu merupakan bentuk ketaatan kepada Allah karena dilakukan 

dengan izin dan tujuan mulia. Al-Qurṭubī mengingatkan bahwa tidak semua perbuatan 

dapat dinilai hanya dari wujud lahiriahnya; niat dan tujuan yang mendasari tindakan sering 

kali menentukan nilai moral sebenarnya. Dari sini dapat dipahami bahwa dalam kehidupan 

sosial dan profesional, termasuk dalam manajemen pendidikan, niat yang baik dan tujuan 

jangka panjang menjadi dasar pertimbangan yang penting. 

Sementara itu, Al-Maraghi (2001) menafsirkan bahwa perbedaan sudut pandang 

antara Nabi Musa dan Khidr mencerminkan perbedaan tingkat pemahaman terhadap 

realitas. Musa menilai berdasarkan hukum zahir, sedangkan Khidr memahami hakikat batin 

dari suatu peristiwa. Dalam konteks pendidikan, hal ini menjadi pelajaran penting bagi 

pendidik dan pengelola lembaga agar tidak terburu-buru dalam menilai suatu situasi atau 

kebijakan. Seorang guru, kepala sekolah atau pemimpin pendidikan perlu memahami 

konteks secara menyeluruh sebelum memberikan penilaian atau mengambil keputusan. 

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip reflective thinking dalam pendidikan modern, yang 

menekankan pentingnya refleksi mendalam sebelum bertindak (Al-Maraghi, 2001). 

Pandangan ini sejalan dengan gagasan Peter F. Drucker (1999), seorang tokoh besar 

dalam teori manajemen modern. Drucker menjelaskan bahwa manajemen yang efektif tidak 

hanya berfungsi untuk menanggapi masalah setelah muncul, tetapi juga harus berorientasi 

pada pencegahan masalah sebelum terjadi. Dalam bukunya Management Challenges for the 

21st Century, ia menekankan bahwa seorang pemimpin yang visioner harus mampu melihat 

potensi krisis sejak dini dan mengambil langkah-langkah preventif untuk meminimalkan 

dampaknya. Jika dikaitkan dengan kisah Khidr, tindakan melubangi perahu dapat diartikan 

sebagai bentuk preventive management, yaitu upaya mengantisipasi risiko melalui 

keputusan kecil yang mungkin tidak populer, tetapi memiliki dampak positif jangka 

panjang. Dalam manajemen pendidikan, pendekatan ini menjadi relevan ketika seorang 

kepala sekolah, rektor atau pengelola lembaga harus berani mengambil kebijakan yang 

tampak keras atau tidak disukai sebagian pihak, namun sesungguhnya bertujuan untuk 

menjaga keberlanjutan lembaga (Drucker, 1999). Sejalan dengan pemikiran Drucker, Henry 

Mintzberg (1994) menjelaskan dalam karyanya The Rise and Fall of Strategic Planning 

bahwa strategi manajerial yang baik bukanlah sesuatu yang kaku dan hanya didasarkan 

pada rencana tertulis, melainkan hasil dari proses pembelajaran dan adaptasi yang terus-

menerus. Mintzberg menekankan pentingnya fleksibilitas dan kemampuan menyesuaikan 

diri terhadap perubahan lingkungan. Dalam konteks kisah Khidr, tindakan melubangi 

perahu menunjukkan kemampuan adaptif dan kontekstual, sebuah tindakan yang diambil 

karena memahami situasi yang tidak bisa dijawab dengan aturan baku. Dalam dunia 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

31 

 

 

pendidikan, hal ini menjadi pelajaran bagi para pemimpin lembaga agar tidak terpaku pada 

aturan formal semata, melainkan juga memperhatikan konteks sosial, budaya dan spiritual 

yang mengitari setiap keputusan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menjadi 

kegiatan administratif, tetapi juga proses reflektif dan adaptif terhadap realitas (Mintzberg, 

1994). 

Sementara itu, Stephen P. Robbins dan Mary Coulter (2018) menegaskan bahwa 

manajemen modern tidak bisa dilepaskan dari aspek perencanaan berbasis risiko (risk-

based planning). Dalam pandangan mereka, setiap organisasi yang ingin bertahan lama 

harus mampu mengidentifikasi potensi ancaman, mengevaluasi kemungkinan dampaknya 

dan merancang tindakan pencegahan yang tepat. Robbins menekankan bahwa keputusan 

yang efektif sering kali memerlukan keberanian untuk mengambil langkah tidak populer, 

selama langkah tersebut memiliki dasar analisis yang matang dan bertujuan menjaga 

keberlangsungan organisasi. Analogi yang dapat diambil dari kisah Khidr adalah bahwa 

melubangi perahu, sebuah tindakan kecil yang tampak “salah” di permukaan justru 

merupakan keputusan yang menyelamatkan pemiliknya dari kerugian besar di masa depan. 

Dalam konteks pendidikan, prinsip ini mengajarkan bahwa kebijakan yang tampak berat, 

seperti reformasi kurikulum, restrukturisasi organisasi atau pengendalian anggaran, sering 

kali diperlukan untuk menjamin stabilitas dan mutu lembaga dalam jangka panjang 

(Robbins & Coulter, 2018). 

Dalam perspektif Islam, tindakan Khidr juga menunjukkan nilai hikmah, yaitu 

kebijaksanaan dalam mengambil keputusan berdasarkan pengetahuan yang mendalam dan 

pertimbangan jangka panjang. Menurut Al-Maraghi (2001), hikmah adalah kemampuan 

untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya, memahami konteks dan mengambil 

keputusan dengan mempertimbangkan aspek lahiriah dan batiniah. Seorang pemimpin 

pendidikan yang memiliki hikmah tidak hanya mempertimbangkan hasil sesaat, tetapi juga 

dampak moral, sosial dan spiritual dari setiap kebijakannya. Dengan demikian, manajemen 

risiko dalam pandangan Islam tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga moral dan etis. 

Dalam praktik manajemen pendidikan, prinsip-prinsip yang terkandung dalam kisah 

ini dapat diterapkan dalam berbagai bentuk. Misalnya, pengelola sekolah dapat melakukan 

audit internal dan evaluasi rutin untuk mencegah terjadinya kesalahan sistemik di masa 

depan. Guru dapat menerapkan pendekatan pembelajaran preventif, dengan 

mengidentifikasi potensi kesulitan siswa sebelum masalah muncul. Bahkan dalam 

manajemen keuangan lembaga pendidikan, prinsip “melubangi perahu” dapat 

diterjemahkan sebagai kebijakan penghematan atau efisiensi penggunaan anggaran untuk 

menghindari defisit di kemudian hari. Semua langkah tersebut mungkin tidak 

menyenangkan pada awalnya, tetapi akan terbukti menyelamatkan lembaga dalam jangka 

panjang. 

Dengan demikian, QS. Al-Kahfi, 71 tidak hanya menghadirkan kisah spiritual, tetapi 

juga menyampaikan prinsip manajerial yang sangat relevan dengan kehidupan modern. 

Tindakan Khidr melubangi perahu mengandung pesan tentang pentingnya berpikir 

strategis, mengantisipasi risiko dan menilai sesuatu dari berbagai dimensi. Dalam dunia 

pendidikan, seorang pemimpin harus memiliki visi jauh ke depan, mampu menimbang 

risiko serta bijaksana dalam mengambil keputusan yang berdampak jangka panjang 

(Drucker, 1999). Kisah ini mengajarkan bahwa tidak semua tindakan yang tampak 

“merusak” berarti salah, karena dalam pandangan yang lebih luas, tindakan tersebut 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

32 

 

 

mungkin justru menyelamatkan dari kerugian yang lebih besar. 

 

3. Peristiwa Kedua: Pembunuhan Anak (Prinsip Moral dan Pembentukan Karakter) 

Kisah Nabi Musa dan Khidr yang tercantum dalam Surah Al-Kahfi merupakan salah 

satu narasi Al-Qur’an yang paling mendalam dalam menggambarkan hubungan antara ilmu, 

kebijaksanaan, dan keadilan ilahi. Salah satu bagian yang paling mengundang perenungan 

adalah ketika Khidr membunuh seorang anak kecil tanpa alasan yang tampak rasional di 

mata manusia. Allah berfirman: 

 ۔نُّكْرًا  شَيْ  اً جِئْتَ  لَقَدْ  نَ فْس ۗ  زكَِيَّةً؈ۢبِغَيِْ  نَ فْسًا اقََ تَ لْتَ  قَالَ  ۙٗ  فَانْطلََقَا ۗحَتّ ٰٰٓ اِذَا لَقِيَا غُلٰمًا فَ قَتَ لَه
Artinya: Kemudian, berjalanlah keduanya, hingga ketika berjumpa dengan seorang anak, dia 

membunuhnya. Dia (Musa) berkata, “Mengapa engkau membunuh jiwa yang bersih bukan 

karena dia membunuh orang lain? Sungguh, engkau benar-benar telah melakukan sesuatu 

yang sangat mungkar.” (QS. Al-Kahfi: 74) 

Peristiwa ini, jika dilihat secara zahir, tampak sebagai tindakan tidak 

berperikemanusiaan dan melanggar prinsip keadilan. Namun, seperti yang dijelaskan 

dalam kelanjutan kisah tersebut, tindakan Khidr memiliki hikmah tersembunyi yang 

melampaui batas pengetahuan manusia biasa. Peristiwa ini menantang manusia untuk 

memahami keadilan tidak hanya dari aspek hukum formal, tetapi juga dari dimensi 

kebijaksanaan ilahi yang lebih tinggi (Shihab, 2018). 

Menurut Al-Ṭabari (1980) dalam Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, anak kecil 

yang dibunuh oleh Khidr merupakan seorang anak yang oleh ilmu Allah telah diketahui 

kelak akan tumbuh menjadi pribadi yang durhaka, bahkan dapat menyebabkan kedua orang 

tuanya yang saleh tergelincir ke dalam kesesatan. Dengan demikian, pembunuhan tersebut 

bukanlah tindakan sewenang-wenang, melainkan bagian dari rencana ilahi untuk 

melindungi kebaikan yang lebih besar. Allah menggantikan anak tersebut dengan anak lain 

yang lebih saleh dan membawa kebahagiaan bagi keluarganya (Al-Ṭabari: 1980). 

Pandangan serupa dikemukakan oleh Al-Qurṭubī (2006) dalam Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-

Qur’ān. Ia menjelaskan bahwa tindakan Khidr bukanlah pelanggaran terhadap hukum 

syariat, karena Khidr bertindak berdasarkan ‘ilm ladunnī (pengetahuan langsung dari 

Allah). Tindakan itu justru menegaskan prinsip bahwa Allah Maha Mengetahui segala 

potensi masa depan manusia, termasuk kemungkinan munculnya keburukan yang belum 

tampak. Maka, pembunuhan anak itu merupakan simbol keadilan preventif Ilahi, yaitu 

bentuk kasih sayang Allah yang mencegah penderitaan spiritual yang lebih besar bagi kedua 

orang tua anak tersebut (Al-Qurṭubī, 2006). 

Sementara itu, Quraish Shihab (2018) menafsirkan peristiwa ini secara kontekstual 

dalam Tafsir Al-Mishbah. Ia menegaskan bahwa peristiwa tersebut menggambarkan 

perbedaan antara pengetahuan normatif (yang dimiliki Nabi Musa) dan pengetahuan 

hakikat (yang dimiliki Khidr). Nabi Musa menilai berdasarkan hukum lahiriah, yang 

menganggap pembunuhan tanpa sebab adalah kejahatan, sementara Khidr memahami 

hakikat yang tidak terlihat oleh pandangan manusia. Menurut Shihab, kisah ini mengajarkan 

bahwa keadilan Ilahi tidak selalu dapat diukur dengan logika manusia, karena Allah 

memiliki rencana yang lebih luas dan menyeluruh terhadap kehidupan makhluk-Nya 

(Quraish Shihab, 2018). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

33 

 

 

Lebih jauh, Ibn Katsir (2003) dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim menambahkan bahwa 

tindakan Khidr juga menjadi pelajaran bagi Nabi Musa tentang kerendahan hati dalam 

mencari ilmu. Meskipun Musa adalah seorang nabi besar, ia diajarkan untuk menyadari 

keterbatasan pemahamannya terhadap rahasia Allah. Hal ini menunjukkan bahwa 

pengetahuan manusia bersifat parsial, sedangkan pengetahuan Allah bersifat menyeluruh 

dan sempurna (Ibn Katsir, 2003). 

Dari perspektif etika, kisah ini menyoroti pentingnya pencegahan terhadap potensi 

kejahatan sebelum terjadi. Dalam pandangan Fakhruddin al-Razi (1999), tindakan Khidr 

dapat dipahami sebagai simbol bahwa mencegah kezaliman lebih utama daripada 

mengobatinya. Ia menafsirkan bahwa dalam kasus tertentu, keburukan harus dihapuskan 

sejak dini agar tidak menimbulkan kerusakan yang lebih luas. Prinsip ini sejalan dengan 

kaidah fikih dar’u al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣāliḥ, “mencegah kerusakan lebih 

diutamakan daripada mendatangkan kemaslahatan” (Al-Razi, 1999). 

Dalam konteks moral universal, tindakan Khidr juga menimbulkan refleksi filosofis 

mengenai batas antara keadilan dan belas kasih. Karen Armstrong (2006) dalam The Case 

for God menjelaskan bahwa manusia sering kali gagal memahami penderitaan karena 

menilainya dari sudut pandang sempit. Dalam teologi Abrahamik, termasuk Islam, keadilan 

Tuhan tidak selalu harus sejalan dengan persepsi manusia tentang keadilan, karena Tuhan 

bekerja melalui hikmah yang melampaui logika empiris (Armstrong, 2006). Dengan 

demikian, tindakan Khidr bukanlah pelanggaran moral, melainkan manifestasi dari hikmah 

Ilahi yang berorientasi pada keselamatan spiritual jangka panjang. 

Jika dikaitkan dengan pendidikan, kisah ini mengandung makna simbolik yang sangat 

kuat. Tindakan Khidr membunuh anak kecil bukanlah legitimasi kekerasan, melainkan 

simbol pembersihan dari potensi destruktif yang dapat merusak generasi masa depan. 

Dalam konteks pendidikan, hal ini dapat dimaknai sebagai upaya mendisiplinkan dan 

memperbaiki moral anak sejak dini, agar keburukan tidak sempat berkembang. 

Menurut Al-Ghazali (1995) dalam Ihya’ Ulumuddin, mendidik anak berarti 

membentuk jiwa mereka sebelum dirusak oleh keburukan lingkungan. Ia menegaskan 

bahwa anak ibarat permata mentah yang harus diasah agar cemerlang. Jika tidak dididik 

sejak dini, jiwanya akan terbentuk oleh keburukan yang ada di sekelilingnya. Oleh karena 

itu, pendidikan moral harus bersifat preventif, menanamkan nilai dan disiplin sebelum 

muncul perilaku menyimpang (Al-Ghazali, 1995). 

Konsep ini memiliki kesesuaian dengan teori Character Education yang 

dikembangkan oleh Thomas Lickona (1991). Lickona menekankan bahwa pendidikan 

karakter merupakan proses pembentukan moral yang menekankan intervensi dini, 

pembiasaan moral dan pembentukan budaya sekolah yang beretika. Dalam konteks ini, 

tindakan Khidr dapat dimaknai sebagai intervensi moral preventif, yaitu upaya memutus 

rantai potensi keburukan agar tidak merusak sistem sosial dan spiritual di kemudian hari 

(Lickona, 1991). Sejalan dengan itu, Howard Gardner (2006) melalui konsep Five Minds for 

the Future menyebutkan bahwa generasi masa depan membutuhkan ethical mind, yaitu 

kemampuan untuk berpikir dan bertindak berdasarkan nilai moral. Pendidikan, menurut 

Gardner, tidak hanya berfokus pada pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan integritas, 

empati dan tanggung jawab moral. Prinsip ini sangat sejalan dengan pesan moral dari kisah 

Khidr, yang menunjukkan bahwa moralitas harus dilindungi bahkan melalui tindakan tegas, 

selama tujuan akhirnya adalah kemaslahatan (Gardner, 2006). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

34 

 

 

Dalam konteks manajemen pendidikan, kisah ini juga dapat dipahami sebagai 

pelajaran tentang pengambilan keputusan yang berlandaskan etika dan foresight 

(pandangan jauh ke depan). Seorang pemimpin pendidikan terkadang harus mengambil 

keputusan yang tidak populer, tetapi penting untuk menjaga moral dan keberlanjutan 

lembaga. Peter Drucker (1999) menjelaskan bahwa seorang pemimpin yang efektif bukan 

hanya menyelesaikan masalah yang tampak, tetapi mampu mencegah potensi kerusakan 

sebelum terjadi. Tindakan Khidr dapat dijadikan analogi dari manajemen preventif yang 

berani mengambil langkah sulit demi menyelamatkan nilai dan prinsip yang lebih besar 

(Drucker, 1999). Selain itu, Stephen P. Robbins dan Mary Coulter (2018) menekankan 

bahwa pengambilan keputusan etis dalam organisasi modern harus berlandaskan pada 

analisis risiko dan tanggung jawab sosial. Dalam dunia pendidikan, ini berarti pendidik dan 

manajer harus berani menegakkan disiplin dan mengambil tindakan tegas terhadap praktik 

yang berpotensi merusak moral lembaga, dengan tetap menjunjung nilai-nilai kemanusiaan 

(Robbins & Coulter: 2018). 

 

4. Peristiwa Ketiga: Perbaikan Dinding (Ketulusan dan Etika Kerja dalam Pendidikan) 

Kisah pertemuan antara Nabi Musa dan Khidr sebagaimana termaktub dalam QS. Al-

Kahfi ayat 77 merupakan salah satu narasi paling menginspirasi dalam Al-Qur’an tentang 

hikmah ilahi, keikhlasan amal dan integritas moral. Dalam kisah tersebut, Allah Swt. 

menggambarkan dua sosok dengan dua jenis ilmu: Musa dengan ilmu syariat yang 

berlandaskan hukum lahiriah dan Khidr dengan ilmu ladunni yang bersumber dari 

kebijaksanaan langsung dari Allah. Interaksi keduanya menjadi simbol dialog antara akal 

dan hati, antara hukum lahir dan makna batin, serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan. 

اسْتَطْعَمَآٰ اهَْلَهَا فاَبََ وْا اَنْ يُّضَيِ فُوْهُُاَ فَ وَجَدَا فِ  ي ْهَا جِدَاراً يُّريِْدُ اَنْ ي َّن ْقَضَّ فَانْطلََقَا ۗحَتّٰ ٰٓ اِذَآٰ اتََ يَآٰ اهَْلَ قَ رْيةَِ  ِ
 لَوْ شِئْتَ لَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ اَجْرًا قَالَ  ۗٗ  فَاقََامَه

Artinya: Lalu, keduanya berjalan, hingga ketika keduanya sampai ke penduduk suatu negeri, 

mereka berdua meminta dijamu oleh penduduknya, tetapi mereka tidak mau menjamu 

keduanya. Kemudian, keduanya mendapati dinding (rumah) yang hampir roboh di negeri itu, 

lalu dia menegakkannya. Dia (Musa) berkata, “Jika engkau mau, niscaya engkau dapat 

meminta imbalan untuk itu.” (QS. Al-Kahf: 77) 

Ayat ini menceritakan bahwa setelah mengalami dua kejadian sebelumnya yang 

penuh misteri, Musa dan Khidr sampai ke sebuah negeri. Mereka meminta dijamu, namun 

penduduknya menolak. Di tengah sikap keras masyarakat tersebut, Khidr melihat sebuah 

dinding rumah yang hampir roboh. Dengan tenang, ia menegakkannya tanpa meminta 

imbalan sedikit pun. Musa yang melihatnya bertanya, “Jika engkau mau, engkau dapat 

mengambil upah untuk itu.” Namun Khidr memilih diam, hingga pada akhirnya menjelaskan 

bahwa di balik dinding itu tersimpan harta milik dua anak yatim, peninggalan ayah mereka 

yang saleh. Ia memperbaikinya agar harta tersebut tetap aman hingga anak-anak itu 

dewasa. 

Menurut Al-Maraghi (2001), tindakan Khidr yang memperbaiki dinding tanpa 

imbalan merupakan bentuk amal kebajikan yang lahir dari keikhlasan dan amanah. Dinding 

itu milik dua anak yatim, dan di bawahnya tersimpan harta peninggalan ayah mereka yang 

saleh. Dengan memperbaikinya, Khidr sesungguhnya menjaga amanah dan melindungi hak 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

35 

 

 

orang lemah tanpa mengharapkan pujian manusia. 

Al-Maraghi menegaskan bahwa nilai ihsan, berbuat baik semata-mata karena Allah 

yang menjadi dasar dari tindakan ini. Dalam perspektifnya, ihsan berarti melakukan 

kebaikan bukan karena pamrih duniawi, tetapi karena kesadaran spiritual bahwa Allah 

senantiasa mengawasi setiap amal manusia. Sikap Khidr mencerminkan profesionalitas, 

tanggung jawab sosial dan ketulusan moral yang menjadi landasan etika seorang mukmin 

(Al-Maraghi, 2001). Dalam konteks modern, nilai ini dapat diterjemahkan sebagai etos kerja 

yang berlandaskan integritas dan pelayanan. Seorang pendidik, pemimpin atau pekerja 

profesional sejati hendaknya meneladani Khidr yang bekerja dengan dedikasi, bukan demi 

imbalan, melainkan karena tanggung jawab moral terhadap sesama dan pengabdian kepada 

Allah. 

Sementara itu, Ibnu Katsir (2000) memberikan penekanan pada hikmah di balik 

tindakan Khidr. Menurutnya, kisah ini mengandung pelajaran bahwa tidak semua 

perbuatan yang tampak aneh dapat langsung dinilai salah. Musa menilai berdasarkan 

syariat zahir, sementara Khidr memahami makna batin yang lebih dalam melalui ilmu 

ladunni. Dengan memperbaiki dinding tanpa imbalan, Khidr menunjukkan bahwa kebaikan 

sejati tidak selalu diukur dengan keuntungan duniawi. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa 

tindakan Khidr adalah bagian dari rencana ilahi untuk menjaga amanah dan melindungi hak 

anak yatim. Musa, dengan segala kebesaran ilmunya, diuji untuk belajar bahwa di balik 

pengetahuan manusia terdapat rahasia besar yang hanya Allah ketahui. Ini menjadi simbol 

kerendahan hati dalam menuntut ilmu dan kesadaran bahwa hikmah Allah melampaui 

batas nalar manusia (Ibnu Katsir, 2000). Dalam tataran filosofis, penafsiran Ibnu Katsir 

mengajarkan bahwa manusia berilmu sejati adalah mereka yang mampu mengakui 

keterbatasannya. Ia tidak tergesa-gesa menilai, tidak merasa paling benar dan selalu 

membuka diri terhadap kebijaksanaan baru. 

Pendekatan berbeda dikemukakan oleh Quraish Shihab (2009). Ia menafsirkan 

peristiwa ini melalui lensa etika sosial. Menurutnya, tindakan Khidr memperbaiki dinding 

di tengah masyarakat yang tidak menghormati tamu merupakan bentuk kemandirian moral 

(moral autonomy). Ia tidak membiarkan perilaku buruk orang lain menentukan moralitas 

dirinya. Bagi Quraish Shihab, tindakan Khidr adalah simbol integritas moral, yaitu kesatuan 

antara iman, pengetahuan dan tindakan sosial. Seseorang yang beriman tidak berbuat baik 

karena ingin dihargai, tetapi karena kebaikan itu sendiri merupakan prinsip hidupnya. 

Kebaikan tidak bergantung pada reaksi lingkungan, tetapi pada keteguhan hati dalam 

memegang nilai (Shihab: 2009). Dalam konteks sosial kontemporer, tafsir ini mengandung 

pesan kuat bahwa manusia modern perlu membangun karakter moral yang mandiri. Dalam 

masyarakat yang kompetitif dan materialistis, sering kali kebaikan menjadi relatif dan 

dilakukan jika menguntungkan atau mendapat pengakuan. Khidr menunjukkan sebaliknya: 

kebaikan sejati adalah kebaikan yang tidak tergantung pada siapa penerimanya. 

Jika digabungkan, ketiga tafsir tersebut menggambarkan tiga dimensi moral yang 

saling melengkapi: Al-Maraghi menekankan ihsan, yaitu keikhlasan dalam amal tanpa 

pamrih. Ibnu Katsir menyoroti hikmah, yaitu kebijaksanaan dalam memahami makna 

tersembunyi di balik setiap peristiwa. Quraish Shihab menegaskan integritas moral, yaitu 

kemandirian dalam berbuat baik tanpa terpengaruh lingkungan. Ketiganya mengajarkan 

bahwa kebaikan sejati lahir dari keseimbangan antara niat yang tulus, pengetahuan yang 

bijak dan moralitas yang teguh. Dalam bahasa spiritual, ini adalah sinergi antara iman, ilmu 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

36 

 

 

dan amal. 

Nilai-nilai yang diajarkan dalam kisah ini juga selaras dengan pandangan para ahli 

etika dan kepemimpinan universal di luar tradisi Islam. Robert K. Greenleaf (1977) melalui 

konsep Servant Leadership menegaskan bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang 

mengabdi untuk melayani, bukan untuk dilayani. Prinsip ini sejalan dengan tindakan Khidr 

yang bekerja tanpa pamrih demi kepentingan orang lain. Immanuel Kant (1785) dalam 

filsafat moralnya menegaskan bahwa tindakan bermoral adalah tindakan yang dilakukan 

bukan karena konsekuensi, tetapi karena kewajiban moral yang mirip dengan sikap Khidr 

yang berbuat baik bukan karena respons masyarakat, melainkan karena kesadaran moral. 

Martin Luther King Jr. (1963) juga menekankan bahwa ukuran moral seseorang bukanlah 

ketika ia berada di saat nyaman, tetapi ketika ia mampu berbuat benar di tengah penolakan 

dan ketidakadilan. Ini mencerminkan keberanian moral Khidr yang tetap berbuat baik 

meski lingkungan tidak ramah. Pendapat para ahli tersebut menunjukkan bahwa nilai-nilai 

Qurani bersifat universal. Kisah Khidr dan Musa bukan hanya relevan dalam konteks 

spiritual Islam, tetapi juga dalam etika kemanusiaan global yang membahas tentang 

kebijaksanaan, keikhlasan dan tanggung jawab sosial. 

 

5. Refeleksi Akhir: Evaluasi Sebagai Puncak Pembelajaran 

Pada akhir perjalanan Nabi Musa bersama Khidr, Allah SWT menyingkap rahasia di 

balik tiga peristiwa yang sempat membingungkan Musa: melubangi perahu, membunuh 

seorang anak, dan memperbaiki dinding. Dalam QS. Al-Kahfi: 78–82, Khidr menjelaskan 

tindakan-tindakannya dan inilah momen penting di mana Musa belajar memahami hikmah 

Allah yang tersembunyi, yang sebelumnya sulit ia tangkap dengan ilmu syariat dan logika 

manusia. 

Menurut Ibnu Katsir (2003), penjelasan Khidr merupakan bentuk evaluasi 

pendidikan yang sempurna. Musa sebelumnya menilai tindakan Khidr berdasarkan apa 

yang tampak (zahir), sementara Khidr bertindak sesuai ilmu laduni, yaitu pengetahuan 

batin dari Allah yang memungkinkan memahami maksud sejati dari setiap peristiwa. 

Misalnya, perahu yang dilubangi terlihat merugikan pemiliknya, tetapi sebenarnya 

diselamatkan dari tangan raja yang zalim. Anak yang dibunuh tampak sebagai tindakan 

kejam, namun jika anak itu hidup, ia akan membawa kerusakan moral bagi orang tuanya 

yang beriman. Dinding yang diperbaiki terlihat sederhana, tetapi melindungi harta anak 

yatim hingga waktunya mereka menerima warisan secara aman. Melalui pengalaman ini, 

Musa belajar bahwa hikmah Allah sering tersembunyi di balik kejadian yang tampak 

paradoksal. 

Sementara itu, Quraish Shihab (2018) menekankan bahwa penjelasan Khidr 

merupakan bentuk umpan balik reflektif yang mendidik Musa secara etis dan spiritual. 

Khidr tidak menegur Musa dengan keras, melainkan memberi pemahaman tentang makna 

moral dan sosial di balik peristiwa. Hal ini menunjukkan bahwa pembelajaran efektif tidak 

hanya soal pengetahuan, tetapi juga pembentukan kesadaran dan karakter. Musa belajar 

bahwa tindakan baik tidak harus selalu mendapat penghargaan dari orang lain dan bahwa 

integritas moral harus tetap dijaga meskipun lingkungan tidak mendukung. 

Dalam konteks pendidikan modern, hal ini sejalan dengan konsep evaluasi formatif 

dan pembelajaran reflektif (Biggs & Tang: 2011). Evaluasi formatif tidak sekadar menilai 

hasil akhir, tetapi membantu peserta didik memahami proses, kesalahan dan hikmah dari 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

37 

 

 

pengalaman. Dalam kisah ini, Khidr adalah “guru ideal” yang membimbing muridnya 

melalui pengalaman nyata, memberikan waktu untuk refleksi dan menjelaskan makna 

setelah pengalaman itu selesai. Proses ini mengajarkan murid bagaimana menilai tindakan 

mereka sendiri, memahami konteks dan belajar dari pengalaman, bukan hanya dari teori. 

 

Relevansi Nilai-Nilai Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr terhadap Manajemen 

Pendidikan Islam Kontemporer 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah al-Kahfi ayat 60–82 memuat pelajaran 

manajerial dan pedagogis yang mendalam. Dua sosok ini menggambarkan proses belajar 

yang berlandaskan niat suci, kesabaran serta keterbukaan terhadap hikmah. Bila ditinjau 

dengan perspektif manajemen pendidikan Islam, kisah tersebut mencerminkan bagaimana 

perencanaan, kepemimpinan dan proses pembelajaran seharusnya dijalankan dalam 

lembaga pendidikan modern. Berikut penjelasannya: 

1. Perencanaan Berbasis Nilai (Value-Based Planning) 

Konsep perencanaan berbasis nilai dalam manajemen pendidikan Islam dapat 

ditemukan secara implisit dalam kisah Nabi Musa ketika beliau bertekad untuk mencari 

ilmu dari Nabi Khidr. Allah berfirman: 

 حُقُبًا وَاِذْ قَالَ مُوْسٰى لِفَتٰىهُ لََٰٓ ابَْ رحَُ حَتّ ٰٰٓ ابَْ لُغَ مََْمَعَ الْبَحْريَْنِ اوَْ امَْضِيَ 
Artinya: (Ingatlah) ketika Musa berkata kepada pembantunya, “Aku tidak akan berhenti 

(berjalan) sebelum sampai ke pertemuan dua laut atau aku akan berjalan (terus sampai) 

bertahun-tahun.” (QS. Al-Kahfi [18]: 60) 

Ayat ini menggambarkan komitmen, keteguhan tujuan dan arah spiritual yang jelas 

dari Nabi Musa dalam menuntut ilmu. Dalam pandangan para mufasir seperti Al-Maraghi 

(1993), ayat tersebut menandakan bahwa niat yang kuat dalam menuntut ilmu merupakan 

langkah awal dalam mencapai keberkahan pengetahuan. Musa tidak hanya menempuh 

perjalanan fisik, tetapi juga perjalanan spiritual untuk mendalami makna dan hikmah yang 

tidak tampak secara lahiriah. 

Dari sudut pandang manajemen pendidikan Islam, kisah ini menegaskan bahwa 

proses perencanaan dalam lembaga pendidikan tidak boleh sekadar didasarkan pada aspek 

administratif atau teknokratis, tetapi harus berlandaskan nilai-nilai transendental yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan As-Sunnah. Arifin (2022) menyebut bahwa perencanaan 

pendidikan Islam yang efektif adalah yang mengintegrasikan antara akal (rasionalitas 

perencanaan) dan iman (spiritualitas tujuan). Dengan kata lain, setiap rencana harus 

menjawab dua dimensi: what to achieve (apa yang ingin dicapai) dan why it should be 

achieved (mengapa hal itu bernilai dan bermakna secara moral). 

Perencanaan berbasis nilai berarti bahwa visi dan misi lembaga pendidikan harus 

mencerminkan nilai-nilai Qur’ani seperti amanah, kejujuran, tanggung jawab, ihsan dan 

keadilan. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar bagi setiap kebijakan yang diambil, baik dalam 

penyusunan kurikulum, perekrutan tenaga pendidik, hingga dalam pengelolaan sumber 

daya manusia dan keuangan. Menurut Abuddin Nata (2020), perencanaan pendidikan Islam 

merupakan bagian dari proses spiritualisasi organisasi, sebab ia tidak hanya mengatur 

kegiatan pendidikan, tetapi juga menata niat dan orientasi seluruh civitas akademika agar 

selaras dengan tujuan Ilahiah (maqāṣid al-tarbiyah al-Islāmiyyah). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

38 

 

 

Dalam konteks teori manajemen modern, pendekatan ini sejalan dengan konsep 

value-driven planning yang dikemukakan oleh Robbins & Coulter (2019). Mereka 

menjelaskan bahwa organisasi yang berorientasi nilai memiliki daya tahan dan konsistensi 

yang lebih tinggi dibanding organisasi yang hanya berorientasi pada hasil. Nilai berfungsi 

sebagai kompas moral yang mengarahkan semua keputusan dan tindakan agar tidak 

melenceng dari integritas lembaga. Jika lembaga pendidikan Islam menjadikan nilai Qur’ani 

sebagai fondasi, maka perencanaan tidak akan terjebak pada target jangka pendek seperti 

jumlah siswa atau peringkat akademik, tetapi fokus pada pencapaian kualitas manusia 

seutuhnya, yaitu manusia berilmu, berakhlak dan berkontribusi bagi masyarakat. 

2. Kepemimpinan Spiritual (Spiritual Leadership) 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60–82 merupakan 

representasi yang sangat indah tentang konsep kepemimpinan spiritual dalam Islam. Dalam 

kisah itu, Nabi Khidr berperan sebagai seorang pembimbing yang memiliki kedalaman ilmu, 

kebijaksanaan, dan ketenangan batin yang luar biasa. Ia tidak menunjukkan otoritas melalui 

perintah atau kekuasaan, melainkan melalui keteladanan, kesabaran dan kebijaksanaan 

(hikmah) dalam mendidik Nabi Musa. Ketika Musa menunjukkan rasa ingin tahu yang tinggi 

bahkan terkadang tergesa-gesa dalam menilai tindakan Khidr, sang guru tetap 

menanggapinya dengan lembut, mengarahkan pemahaman Musa menuju makna yang lebih 

dalam. 

Menurut Al-Maraghi (1993) dalam Tafsir al-Maraghi, interaksi antara Khidr dan Musa 

menggambarkan hubungan ideal antara guru dan murid, di mana seorang pendidik (Khidr) 

tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk jiwa muridnya melalui contoh nyata 

dan pengendalian emosi. Kepemimpinan seperti ini menekankan bimbingan ruhani 

(tarbiyah ruhiyyah), bukan sekadar arahan intelektual. 

Dari sudut pandang manajemen pendidikan Islam, kepemimpinan spiritual adalah 

model kepemimpinan yang menempatkan nilai-nilai moral dan ketuhanan sebagai pusat 

orientasi. Alim (2022) menjelaskan bahwa kepemimpinan spiritual merupakan bentuk 

tazkiyah al-nafs dalam praktik kepemimpinan. Pemimpin tidak hanya menjalankan fungsi 

administratif atau pengawasan, melainkan juga berperan sebagai penumbuh jiwa, 

membantu anggota lembaganya menemukan makna, tujuan, dan keikhlasan dalam bekerja. 

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam, hal ini berarti kepala sekolah, rektor atau guru 

harus menjadi teladan moral dan rohani, bukan hanya pengelola sistem. 

Kepemimpinan spiritual memiliki tiga komponen utama menurut Alim (2022) 1) 

Keterhubungan vertikal dengan Allah (ta’alluq billāh), yaitu pemimpin menjadikan 

hubungan dengan Allah sebagai sumber inspirasi, arah keputusan dan kekuatan moral. 2) 

Keterhubungan horizontal dengan manusia (ta’āwun), yaitu pemimpin melayani, 

membimbing dan menumbuhkan potensi bawahan serta peserta didik dengan kasih sayang. 

3) Integritas diri (istiqāmah), yaitu pemimpin menunjukkan kesesuaian antara perkataan 

dan perbuatan, sehingga menjadi teladan yang hidup. 

Pendekatan ini selaras dengan teori servant leadership yang dikembangkan oleh 

Robert Greenleaf (1977). Greenleaf menekankan bahwa pemimpin sejati adalah pelayan 

(servant), bukan penguasa. Ia tidak berorientasi pada kekuasaan, tetapi pada pelayanan dan 

pertumbuhan orang lain. Kepemimpinan semacam ini menumbuhkan rasa hormat, 

kepercayaan, dan keterlibatan emosional dalam organisasi. Dalam konteks pendidikan 

Islam, konsep servant leadership diperkaya oleh dimensi spiritual, karena pelayanan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

39 

 

 

dilakukan bukan semata-mata untuk manusia, tetapi sebagai bentuk ibadah kepada Allah. 

Sejalan dengan itu, Abuddin Nata (2020) menegaskan bahwa kepemimpinan dalam 

pendidikan Islam harus berorientasi pada hikmah dan rahmah. Pemimpin spiritual 

menumbuhkan suasana lembaga yang penuh kasih, adil dan menentramkan. Ia tidak 

mengandalkan kekuasaan struktural, tetapi kekuatan moral dan keikhlasan. Nata 

menjelaskan bahwa kepala sekolah atau guru yang memiliki kepemimpinan spiritual akan 

mampu menciptakan budaya organisasi yang menumbuhkan rasa tanggung jawab dan 

kejujuran, karena semua anggota lembaga melihat pemimpinnya sebagai figur teladan, 

bukan pengendali. 

3. Pembelajaran Reflektif dan Berbasis Pengalaman (Reflective and Experiential Learning) 

Kisah perjalanan Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Surah Al-Kahfi ayat 60–82 

merupakan salah satu contoh paling kuat dalam Al-Qur’an tentang pendidikan berbasis 

pengalaman (experiential learning). Dalam kisah ini, Nabi Musa tidak mendapatkan ilmu 

dari penjelasan verbal, ceramah atau hafalan, tetapi melalui serangkaian pengalaman nyata 

yang menguji logika, kesabaran dan keimanannya. Setiap peristiwa yang dialaminya, perahu 

yang dilubangi, anak yang dibunuh dan dinding yang ditegakkan, menjadi materi 

pembelajaran kontekstual yang baru dapat dipahami setelah proses refleksi mendalam di 

akhir perjalanan (QS. Al-Kahfi [18]: 78–82). 

Menurut Al-Maraghi (1993) dalam Tafsir al-Maraghi, metode Khidr terhadap Musa 

merupakan bentuk pendidikan hikmah yang mengajarkan murid untuk menyelami makna 

di balik peristiwa, bukan sekadar memahami bentuk lahiriahnya. Khidr tidak menjelaskan 

tujuan setiap tindakannya di awal, karena ia ingin membentuk kemampuan berpikir 

reflektif dan sabar dalam diri Musa. Pendekatan ini mengajarkan bahwa ilmu sejati bukan 

hanya hasil dari proses kognitif, tetapi juga buah dari pengalaman, perenungan dan 

kedewasaan spiritual. 

Dalam teori pendidikan modern, pendekatan seperti ini dikenal dengan konsep 

experiential learning yang dipopulerkan oleh David Kolb (1984) yang menyatakan bahwa 

pembelajaran yang efektif terjadi melalui empat tahap: 1) Pengalaman Konkret (Concrete 

Experience), peserta didik mengalami langsung suatu peristiwa. 2) Observasi dan Refleksi 

(Reflective Observation), peserta didik merenungkan pengalaman tersebut. 3) 

Konseptualisasi Abstrak (Abstract Conceptualization), peserta didik mengembangkan 

pemahaman atau teori dari refleksi itu. 4) Eksperimen Aktif (Active Experimentation), 

peserta didik menerapkan pemahaman tersebut dalam situasi baru. 

Pola ini selaras dengan proses belajar Nabi Musa: ia mengalami peristiwa aneh 

bersama Khidr, kemudian merenungkan maknanya, dan akhirnya memahami bahwa setiap 

tindakan Khidr mengandung hikmah Ilahiah. Dengan demikian, kisah ini tidak hanya 

menampilkan pembelajaran berbasis pengalaman, tetapi juga pembelajaran reflektif 

(reflective learning) yang mengajak murid berpikir mendalam tentang hakikat pengetahuan 

dan kehendak Allah. 

Dalam manajemen pendidikan Islam kontemporer, pendekatan ini sangat relevan. 

Pendidikan Islam idealnya tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi harus 

menumbuhkan kesadaran reflektif dan spiritual peserta didik. Guru sebagai pendidik perlu 

menjadi fasilitator pengalaman belajar yaitu mengajak siswa untuk mengalami, mengamati 

dan merenung terhadap fenomena kehidupan. Misalnya, dalam pembelajaran sains, siswa 

tidak hanya mempelajari hukum alam secara teoritis, tetapi juga diajak meneliti fenomena 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

40 

 

 

alam sebagai tanda kebesaran Allah (ayat kauniyah). Dalam pendidikan sosial, siswa bisa 

diajak mengamati masalah masyarakat lalu merefleksikan solusi yang berlandaskan nilai-

nilai Qur’ani seperti keadilan dan kasih sayang. 

Menurut Al-Ghazali (2003) dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, ilmu yang tidak disertai 

perenungan dan penghayatan tidak akan membawa keberkahan. Ia menyebut bahwa “ilmu 

yang sejati adalah yang menghidupkan hati, bukan hanya mengisi akal.” Artinya, setiap 

kegiatan belajar harus melibatkan dimensi ruhani dan batiniah agar pengetahuan tidak 

sekadar menjadi informasi, tetapi berubah menjadi hikmah dan amal saleh. Dengan 

demikian, pembelajaran reflektif menjadi sarana untuk menyucikan hati dan menguatkan 

hubungan antara akal dan iman. 

Secara manajerial, penerapan pembelajaran reflektif dan berbasis pengalaman dapat 

dilakukan melalui berbagai strategi seperti project-based learning (PBL), field study, service 

learning atau program tafakkur alam. Pendekatan-pendekatan ini memungkinkan peserta 

didik untuk membangun pemahaman melalui pengalaman langsung, menumbuhkan 

tanggung jawab sosial, serta memperdalam nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam 

setiap fenomena kehidupan. 

Dengan demikian, pendekatan pembelajaran reflektif dan berbasis pengalaman yang 

diinspirasi dari kisah Nabi Musa dan Khidr mampu menjadikan pendidikan Islam sebagai 

proses yang menghidupkan pikiran sekaligus menyucikan hati. Ia menjadikan peserta didik 

bukan hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara emosional dan spiritual, 

insan yang berpikir dengan hikmah, beramal dengan kesadaran dan berakhlak dengan 

kedalaman iman. 

KESIMPULAN 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Khidr dalam Al-Qur’an memberikan dasar prinsip 

manajemen pendidikan Islam yang relevan untuk konteks kontemporer. Perjalanan Nabi 

Musa menunjukkan pentingnya perencanaan berbasis nilai, di mana tujuan pendidikan 

harus didasari visi spiritual dan moral, bukan sekadar target administratif. Nabi Khidr 

menggambarkan kepemimpinan spiritual, di mana seorang pemimpin bertindak dengan 

keteladanan, hikmah, dan kesabaran, sehingga mampu membimbing peserta didik tidak 

hanya secara intelektual, tetapi juga secara moral dan rohani. Sementara itu, proses belajar 

Musa melalui pengalaman langsung menekankan pembelajaran reflektif dan berbasis 

pengalaman, yang mendorong murid memahami makna di balik peristiwa dan 

menumbuhkan kesadaran spiritual. 

Secara keseluruhan, manajemen pendidikan Islam menurut perspektif Al-Qur’an 

bersifat integral, nilai-berorientasi dan transformatif. Pendekatan ini menekankan 

keseimbangan antara aspek kognitif, afektif dan spiritual, sehingga lembaga pendidikan 

tidak hanya menjadi tempat transfer ilmu, tetapi juga menjadi pusat pembentukan karakter 

dan pengembangan insan kamil. Dengan menerapkan prinsip-prinsip yang tercermin dalam 

kisah Musa dan Khidr, pendidikan Islam modern dapat menciptakan lingkungan belajar 

yang beradab, berakhlak mulia dan berlandaskan hikmah Ilahiah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (2017). Konsep pendidikan dalam Islam: Suatu kerangka falsafah 

pendidikan Islam. Bandung: Mizan. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

41 

 

 

Al-Ghazali, A. H. (1995). Ihya’ Ulumuddin (Jilid III). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah 
Alim, M. (2022). Spiritual Leadership in Islamic Education. Yogyakarta: UII Press. 

Fry, L. W. (2003). Toward a Theory of Spiritual Leadership. The Leadership Quarterly, 
14(6), 693–727. 

Al-Maraghi, A. M. (1993). Tafsir al-Maraghi. Beirut: Dar al-Fikr. 
Al-Qurṭubī, A. (2006). Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: Dar al-Hadits. 
Al-Tabari, M. J. (1980). Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān (Vol. 15). Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 
Arifin, Z. (2022). Perencanaan Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi Kisah Nabi 

Musa dan Nabi Khidr. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 12(2), 101–113. 
Asykur, M., Tang, M., Habibah, S., & Ismail, I. (2022). Prophetic Education Management 

Paradigm. Al-Tanzim, 6(1), 105–117 
Asykur, M., Tang, M., Habibah, S., & Ismail, I. (2022). Prophetic Education Management 

Paradigm; Construction of Planning Narratives in the Story of Prophet Musa and 
Prophet Khidr. Al-Tanzim: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1). 
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i1.3286  

Azra, A. (2020). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: 
Kencana. 

Biggs, J., & Tang, C. (2011). Teaching for quality learning at university. New York: McGraw-
Hill. 

Dewey, J. (1938). Experience and education. New York: Macmillan. 
greatness. New York: Paulist Press. 

Drucker, P. F. (1999). Management Challenges for the 21st Century. New York, NY: 
HarperCollins. 

Fatimah, N. (2023). Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur’an. Jakarta: 
Rajawali Pers. 

Greenleaf, R. K. (1977). Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power 
and Greatness. New York: Paulist Press. 

Hanafi, H. (2020). Pendidikan Qur’ani dan relevansinya terhadap manajemen pendidikan 
Islam. Yogyakarta: Deepublish. 

Hasan, N. (2019). Manajemen pendidikan Islam: Teori dan praktik. Jakarta: Rajawali Pers. 
Husna, A. A., & Zakiyah, B. Z. (2024). Internalization of Critical Dialogue Education in the 

Stories of Prophet Khidir and Prophet Musa. Proceedings of International Conference 
on Education, Society and Humanity, 2(2), 492–502 

Ibn Katsir, I. (2003). Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Riyadh: Dar al-Salam. 
Kant, Immanuel. (1785). Groundwork of the Metaphysics of Morals. Cambridge: Cambridge 

University Press. 
King, Martin Luther Jr. (1963). Strength to Love. Philadelphia: Fortress Press. 
Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and 

development. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall. 
Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. New York: Bantam Books. 
Mufid, M., & Chailani, M. I. (2024). The Concept of Long-Life Education in the Story of Musa. 

Jurnal Asy-Syukriyyah, 25(1) 
Mulyasa, E. (2019). Manajemen berbasis sekolah: Konsep, strategi dan implementasi. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Nata, A. (2020). Manajemen pendidikan: Mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam sistem 

pendidikan nasional. Jakarta: Rajawali Pers. 
Nizar, S. (2021). Filsafat pendidikan Islam: Pendekatan historis, teoritis dan praktis. Jakarta: 

Kencana. 
Nurhasanah, N., Suriadi, S., & Rathomi, A. (2018). Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Pada Kisah 

Nabi Musa A.S. dan Nabi Khidir A.S. Cross-Border, 1(1), 196–207 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i1.3286


 
al munadzomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
          Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

42 

 

 

Permana, R., Surahman, C., Sumarna, E., Buchori, B., & Fauziah, W. N. (2023). The Role of 
Wisdom and Patience in Islamic Education. Arfannur: Journal of Islamic Education, 
6(2) 

Quraish Shihab, M. (2018). Tafsir al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur’an (Vol. 8). 
Jakarta: Lentera Hati. 

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2019). Management (15th ed.). Harlow: Pearson Education. 
Rosna, M., & Fauziah, C. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Pada Kisah Nabi Musa a.s: (Studi 

Tafsir Tarbawi Qs. Al-Kahfi (18): 60-82 dalam Tafsir Al-Azhar). Basha’ ir: Jurnal Studi 
Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(2), 135–146. 

Syahidin. (2018). Filsafat pendidikan Islam: Telaah sistem pendidikan berdasarkan Al-Qur’an 
dan Hadis. Bandung: Alfabeta. 

Syahputra, A. (2020). Educational Interaction of Prophet Musa and Khidir in the Perspective 
of Al-Quran. Didaktika Religia, 8, 335–356.  

Syamsuddin, A. (2021). Nilai-nilai pendidikan dalam kisah Nabi Musa dan Khidr: Kajian tafsir 
tematik. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press. 

Yulianti, F., Muslih, H., & Karman, K. (2023). Experiential Learning pada Kisah Nabi Musa dan 
Nabi Khidr dalam QS Al-Kahf Ayat 62–82. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(2). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v9i2.21185  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.18860/jpai.v9i2.21185

