
 
 

 

203 
 

 

 

 

"A'PANAI' LEKO' SEBAGAI MEDIA NEGOSIASI DAN PENGUATAN 
KEPERCAYAAN KELUARGA DALAM KONSELING PERNIKAHAN DI KABUPATEN 

GOWA" 
 

Nana Khaerana 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

nanakhaerana46@gmail.com 
 

ABSTRAK 
Tradisi A'panai' Leko' adalah serangkaian kegiatan budaya yang berasal dari masyarakat Bugis-
Makassar, yang berfungsi sebagai langkah awal dalam pertunangan dan memiliki peran sebagai 
sarana komunikasi antara dua keluarga. Hal ini sangat penting karena membantu membuat suatu 
hubungan menjadi lebih serius, membantu membangun kepercayaan, dan menciptakan pemahaman 
sebelum upacara pernikahan. Masalah utama dalam penelitian ini adalah kurangnya pemahaman 
tentang pentingnya A'panai' Leko' sebagai salah satu pendekatan konseling pra-nikah yang dapat 
membantu pasangan mempersiapkan kehidupan mereka dalam rumah tangga dengan lebih matang. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi sosial, nilai komunikasi, serta potensi integrasi 
A'panai' Leko' dalam praktik bimbingan pra-nikah modern. Metode yang digunakan dalam penelitian 
ini adalah deskriptif kualitatif, dengan melakukan wawancara mendalam terhadap tokoh adat, 
pasangan yang telah menjalani A'panai' Leko', serta konselor keluarga. Data yang diperoleh dianalisis 
dengan cara reduksi, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Temuan dari penelitian ini 
menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memberikan kontribusi yang signifikan dalam membentuk 
komitmen, kejelasan peran, dan kesiapan emosional pasangan. Selain itu, nilai-nilai yang terdapat 
dalam tahap-tahap A'panai' Leko', seperti musyawarah, kejujuran, dan kesepakatan bersama, selaras 
dengan prinsip-prinsip konseling keluarga. penelitian ini menekankan bahwa A'panai' Leko' tidak 
hanya sekadar ritual adat, tetapi juga memiliki nilai strategis sebagai pendekatan penyuluhan pra-
nikah yang didasarkan pada kearifan lokal. Penggabungan tradisi ini dalam praktik bimbingan 
modern dapat memperkuat ketahanan keluarga dan mengurangi kemungkinan terjadinya konflik 
dalam pernikahan 
Kata kunci: A’panai’ Leko’, tradisi pernikahan, simbol adat, konseling pranikah, komunikasi keluarga 
 

ABSTRACT 
The A'panai' Leko' tradition is a series of cultural activities originating from the Bugis-Makassar 
community, which serves as the first step in engagement and has a role as a means of communication 
between two families. This is very important because it helps make a relationship more serious, helps 
build trust, and creates understanding before the wedding ceremony. The main problem in this study is 
the lack of understanding of the importance of A'panai' Leko' as one of the pre-marital counseling 
approaches that can help couples prepare their life in the household more maturely. This study aims to 
analyze the social function, communication value, and the potential integration of A'panai' Leko' in 
modern pre-marital counseling practices. The method used in this study was descriptive qualitative, by 
conducting in-depth interviews with traditional leaders, couples who had undergone A'panai' Leko', and 
family counselors. The data obtained were analyzed through data reduction, data presentation, and 
drawing conclusions. The findings of this study indicate that A'panai' Leko' makes a significant 
contribution to forming commitment, role clarity, and emotional readiness of couples. In addition, the 
values contained in the stages of A'panai' Leko', such as deliberation, honesty, and mutual agreement, 
are in line with the principles of family counseling. This study confirms that A'panai' Leko' is not merely 
a traditional ritual, but also has strategic value as a premarital counseling approach based on local 
wisdom. Integrating this tradition into modern counseling practices can strengthen family resilience 
and reduce the likelihood of conflict in marriage 
Keywords: 
A’panai’ Leko’, wedding traditions, traditional symbols, premarital counseling, family communication 

Volume 4 Nomor 2 Agustus 2025        https://jurnal.iuqibogor.ac.id  

https://jurnal.iuqibogor.ac.id/


 
 

 

204 
 

PENDAHULUAN 

Pernikahan merupakan bagian penting dalam kehidupan manusia karena melalui 

ikatan ini terbentuk keluarga sebagai kelompok dasar yang menopangkeberlangsungan 

masyarakat. Keharmonisan hubungan suami-istri tidak hanya berpengaruh pada kondisi 

emosional pasangan, tetapi juga berdampak pada kualitas kehidupan keluarga, 

kesejahteraan anak, dan hubungan sosial di sekitarnya. Sejumlah penelitian menunjukkan 

bahwa konseling pernikahan mampu menurunkan kecemasan pada pasangan, 

memperbaiki pola komunikasi, serta mengurangi konflik rumah tangga, sehingga 

membantu menciptakan keluarga yang lebih harmonis (Arif Ainur Rofiq et.al, 022). 

konseling pernikahan terutama yang dilakukan sebelum pasangan menikah memiliki peran 

penting sebagai langkah pencegahan. Sebuah penelitian di Kabupaten Jember menunjukkan 

bahwa konseling pranikah yang menggunakan pendekatan maqāṣid al-syarī'ah mampu 

memperkuat ketahanan keluarga dan menurunkan risiko pernikahan. Temuan ini 

menegaskan bahwa konseling tidak hanya berfungsi menangani permasalahan yang 

muncul, tetapi juga membantu mempersiapkan pasangan agar lebih siap menghadapi 

dinamika kehidupan rumah tangga ke depan (Busriyanti et al., 019) 

Berbagai budaya memiliki pendekatan berbeda terhadap konseling pernikahan, yang 

penting di berbagai komunitas. Kearifan lokal menjadi sumber daya sosial yang kuat dalam 

mendukung proses konseling, karena seringkali nilai-nilai tradisional terjalin dalam 

kehidupan pasangan dan keluarganya. Nilai-nilai kearifan lokal bisa diterapkan dalam 

konseling pernikahan agar konseling tersebut sesuai dengan konteks sosial budaya klien. 

Nilai-nilai kearifan lokal dalam bimbingan perkawinan dapat menurunkan tingkat 

perceraian melalui pendekatan sosiokultural (Nurjaya et al., 024). Dalam perspektif 

tradisional, pernikahan dijalankan melalui rangkaian ritual adat yang menegaskan status 

sosial, moral, dan spiritual para pihak yang terlibat. Prosesi seperti A'panai' Leko' bukan 

hanya simbol peminangan, tetapi juga manifestasi akulturasi antara adat lokal dan nilai 

Islam misalnya lewat mahar, pembacaan Al-Qur'an, dan pengakuan akad sebagai bagian 

integral dari ritual adat tersebut (subagio, 023). 

Dalam kehidupan sosial manusia, tradisi dapat dilihat sebagai aset budaya yang 

diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya, mencakup nilai-nilai, kebiasaan, 

ritual, dan simbol-simbol yang tetap dijaga relevansinya di masyarakat saat ini. Tradisi 

bukan hanya sekedar kebiasaan lama, tetapi juga mencerminkan identitas bersama dan arti 

sejarah yang terus hidup dalam praktik sehari-hari. Sebagai contoh, tradisi sosial A'panai' 

Leko' dalam budaya Bugis-Makassar memperlihatkan bagaimana warisan nenek moyang 

dijaga melalui prosesi simbolis seperti sirih pinang yang secara politik dan sosial 

menyampaikan niat untuk meminang serta menegaskan komitmen sebelum pernikahan 

resmi.(Irmawati, 019). Dalam praktik A'panai' Leko', tampak adanya perpaduan harmonis 

antara nilai adat dan ajaran Islam. Unsur-unsur syariat seperti pemberian mahar, 

pelaksanaan akad nikah, hingga prosesi pakanre tamma' yang menandai penutupan 

pembacaan Al-Qur'an, dipadukan dengan tradisi lokal seperti pakkio' bunting yaitu 

menyampaikan undangan kepada keluarga mempelai. Integrasi ini menampilkan bahwa 

adat dan agama tidak berjalan saling bertentangan, tetapi justru saling melengkapi melalui 

rangkaian ritual yang sarat makna (subagio, 023). Di tempat lain, hubungan A'panai' Leko' 

dengan konseling budaya sangat erat dalam hal mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam 



 
 

 

205 
 

hasil layanan konseling. Dalam tulisan mengenai konseling multibudaya, sangat penting 

untuk memahami cara menggunakan nilai-nilai setempat sebagai "bahasa konseling" agar 

metode terapi menjadi relevan dan diterima dengan baik oleh klien.(Imanda Riski Tri 

Buana, 025) 

Studi mengenai konseling dari sudut pandang budaya Bugis kini mulai banyak 

muncul. Contohnya mengusulkan "gagasan counseling untuk budaya Bugis" yang diambil 

dari pemikiran Kajaolaliddong, yaitu suatu kerangka pemahaman psikologis yang sangat 

lokal dan sesuai untuk diterapkan dalam proses bimbingan dan counseling bagi masyarakat 

Bugis.(Aswar et al., 023). Mempelajari tradisi A'panai' Leko' penting dalam konseling 

pernikahan. Dengan memahami tradisi ini, kita bisa menghargai nilai-nilai adat yang baik 

dan menerapkannya dalam proses pernikahan. Selain itu, konselor juga bisa menyesuaikan 

cara bimbingannya agar lebih cocok dengan budaya setempat. Pendekatan seperti ini 

membuat konseling pranikah lebih efektif, membantu mencegah konflik, dan memperkuat 

hubungan keluarga sesuai budaya yang ada. Penelitian mengenai peran A'panai' Leko' 

sebagai bentuk konseling berbasis budaya menjadi sangat penting untuk menjaga stabilitas 

pernikahan dalam masyarakat Bugis-Makassar dikabupaten gowa. Melalui penelitian ini, 

penulis ingin menunjukkan bahwa tradisi adat tidak hanya sebatas rangkaian upacara, 

tetapi juga berfungsi sebagai sarana sosial untuk berkomunikasi, menyelesaikan 

perbedaan, dan membangun hubungan yang harmonis antar generasi serta antar keluarga. 

Selain itu, penelitian ini bertujuan memahami bagaimana A'panai' Leko' berperan 

sebagai negosiasi strategi antara kedua keluarga. Dalam proses ini biasanya terjadi 

pembicaraan tentang jumlah uang panai, penentuan tanggal pernikahan, serta persiapan 

erang-erang yang harus dipenuhi. Negosiasi tersebut tidak hanya menyangkut persoalan 

ekonomi, tetapi juga mengandung makna budaya dan simbolik yang menegaskan nilai 

kehormatan, kesepakatan bersama, dan semangat musyawarah berdasarkan adat yang 

telah diwariskan. Dengan meneliti dinamika tawar-menawar, konsesi, dan penyesuaian 

yang muncul dalam A'panai' Leko', penelitian ini akan menunjukkan bagaimana tradisi adat 

dapat berfungsi sebagai alat untuk musyawarah dan diplomasi antar keluarga, sambil 

memperkuat solidaritas di antara pihak-pihak yang terlibat. Kajian ini sangat penting 

karena penelitian tentang negosiasi uang panai, seperti yang terjadi dalam konteks Bugis, 

menunjukkan bahwa negosiasi tersebut berkaitan erat dengan faktor psikologis dan status 

sosial dalam keluarga(Jumrah Rauf, 025). Penulis memahami bahwa konseling pernikahan 

dan tradisi A'panai' Leko' sama-sama memiliki peran penting dalam menjaga kekuatan 

keluarga Bugis-Makassar. Konseling modern membantu pasangan memperbaiki hubungan 

dan mempersiapkan diri menghadapi kehidupan rumah tangga, sementara A'panai' Leko' 

berfungsi sebagai praktik adat yang mempererat hubungan kedua keluarga melalui proses 

negosiasi dan musyawarah yang penuh makna. Perpaduan kedua pendekatan ini 

menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat menyuburkan proses pendampingan pernikahan 

sehingga lebih sesuai dengan budaya setempat. Oleh karena itu, mengkaji A'panai' Leko' 

sebagai bagian dari konseling berbasis budaya penting untuk melihat bagaimana tradisi 

adat dapat mendukung stabilitas pernikahan sekaligus menjaga warisan budaya Bugis-

Makassar. 

Sebagai penulis memandang bahwa tradisi A'panai' Leko' memiliki dinamika sosial 

yang belum baanyak dikaji secara mendalam, terutama terkait fungsi-fungsi sosialnya 



 
 

 

206 
 

dalam proses pernikahan adat Bugis-Makassar. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan 

untuk menjawab beberapa pertanyaan penting, yaitu bagaimana proses A'panai' Leko' 

dilaksanakan dalam konteks masyarakat Kabupaten Gowa, bagaimana tradisi tersebut 

digunakan sebagai ruang negosiasi antara dua keluarga, serta bagaimana proses ini 

berkontribusi dalam membangun dan memperkuat kepercayaan keluarga sebelum 

pernikahan berlangsung. Rumusan masalah ini menjadi dasar untuk memahami bukan 

hanya bentuk ritualnya, tetapi juga nilai-nilai relasional yang bekerja di baliknya. Sejalan 

dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini memiliki tujuan utama untuk memberikan 

gambaran yang utuh mengenai pelaksanaan A'panai' Leko', terutama terkait tahapan-

tahapan penting yang menyusun tradisi tersebut. Selain itu, penelitian ini berusaha 

menganalisis bagaimana A'panai' Leko' berperan sebagai arena negosiasi, tempat keluarga 

kedua belah pihak menyepakati berbagai hal yang berkaitan dengan pernikahan. Penelitian 

ini juga diarahkan untuk mengidentifikasi bagaimana tradisi ini berfungsi dalam 

memperkuat kepercayaan keluarga, sehingga dapat dipahami sebagai salah satu bentuk 

konseling pranikah berbasis budaya lokal. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan 

mampu memberikan kontribusi teoritis dan praktis terkait hubungan adat dan konseling 

pernikahan. Penulis akan terlibat langsung dalam proses adat dengan melakukan observasi 

partisipatif, mencatat setiap tahapan ritual, simbol yang digunakan, serta interaksi antara 

pasangan, keluarga, dan masyarakat. Pendekatan ini membantu penulis memahami praktik 

adat dari dalam, sesuai dengan cara kerja etnografi yang menekankan pentingnya melihat 

budaya melalui pengalaman langsung. Dengan berada di lapangan dan menyaksikan 

prosesnya secara langsung, penulis dapat menangkap makna dan dinamika adat Bugis-

Makassar secara lebih utuh dan sesuai dengan perspektif masyarakat setempat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan dua pendekatan, yaitu etnografi 

dan fenomenologi. Pendekatan etnografi memberikan kesempatan bagi penulis untuk 

memahami praktik budaya dari tradisi pernikahan Bugis-Makassar dalam konteks yang 

lebih mendalam melalui keterlibatan langsung di lapangan,sedangkan pendekatan 

fenomenologi digunakan untuk menggali makna pribadi yang terkait dengan pengalaman 

para informan, termasuk pasangan pengantin dan anggota keluarga mereka Anwar,(2018). 

Gabungan kedua pendekatan ini sangat penting untuk mengungkap kompleksitas sosial dan 

budaya beserta nilai-nilai lokal dalam tradisi adat, sehingga penelitian ini mampu 

menggambarkan baik struktur ritual maupun pandangan pribadi. 

Penelitian ini dilakukan di wilayah masyarakat Bugis-Makassar di Kabupaten Gowa, 

Sulawesi Selatan, yang masih memelihara tradisi pernikahan adat seperti A'panai' Leko' 

(Leko' Ca'di dan Leko' Lompo). Dalam proses penelitian, penulis akan melakukan observasi 

partisipatif dengan mengikuti langsung proses adat, simbol yang digunakan, serta interaksi 

pasangan antara, keluarga, dan masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan penulis 

memahami praktik adat dari dalam, sesuai dengan prinsip etnografi yang menekankan 

pentingnya pengalaman langsung sebagai cara utama untuk mengkaji budaya dan 

menangkap makna yang hidup dalam masyarakat. Subjek dari penelitian ini meliputi 

anggota keluarga yang terlibat , serta masyarakat sekitar informan dipilih dengan metode 

purposive sampling untuk mendapatkan beragam pandangan dari mereka yang sangat 



 
 

 

207 
 

menjalankan adat hingga yang mungkin lebih cenderung pada perubahan modern. 

Wawancara mendalam akan dilakukan dengan setiap kelompok informan untuk menggali 

pengalaman, motif, dan makna yang mereka hubungkan dengan tradisi pernikahan. Selain 

itu, observasi selama proses adat akan menambah data lisan dengan catatan lapangan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

DESKRIPSI TRADISI A’PANAI LEKO’ DIGOWA 

Di kutip bahwa ritual ini merupakan rangkaian adat yang fokus pada penyerahan erang-

erang serta proses negosiasi antara kedua keluarga. A'panai' Leko' dilakukan dalam dua 

tahap. Tahap pertama disebut A'panai' Leko' Ca'di, yaitu proses awal pertunangan yang 

ditandai dengan pembawaan seserahan oleh pihak calon mempelai laki-laki. Setelah itu, 

proses dilanjutkan ke tahap berikutnya, yaitu Leko' Lompo sebagai lanjutan dari 

kesepakatan awal antara kedua keluarga (subagio, 023). Pelaksanaan tradisi A’panai Leko’ 

di desa panakkukang, kabupaten gowa, yang menampilkan bagaimana masyarakat 

Makassar yang menempatkan nilai budaya dalaam proses pernikahan. Berdasarkan 

wawancara dengan beberapa narasumber, tahapan prosesi ini dimulai dari leko’ca’di, yaitu 

tahap pembuka yang menunnjukkan keseriusan keluarga laki-laki untuk melanjutkan 

rencana pernikahan. pada tahap awal ini, menununjukkan keseriusan keluarga laki-laki 

untuk melanjutkan rencana pernikahan. Pada tahap awal ini, keluarga tidak membawa 

seserahan dalam jumlah besar, melainkan hanya bebeberapa item simbolik sebagai bentuk 

pammula atau permulaan yang menunjukkan niat baik. 

 

Makna A’panai leko’ ca’di 

Dari keterangan H.N(orangtua pengantin) pada 10 November 025, Leko' Ca'di biasanya 

berisi songkolo, air gula, kue onde-onde, kue lapis, dan sejumlah uang panai'. Beliau 

menjelaskan bahwa meski sederhana, setiap unsur memiliki makna tersendiri. Adapun isi 

dan makna a’panai leko ca’di yaitu: 

 

Songkolo  

Menurut referensi dari jurnal yang dikutip bahwa, Songkolo atau sokko merupakan 

kuliner warisan dari Bugis-Makassar yang terbuat dari beras ketan yang dimasak dengan 

santan. Biasanya, hidangan ini disajikan bersama kelapa yang sudah disangrai dan sering 

ditambah dengan lauk seperti ikan asin atau telur asin. Songkolo tidak hanya berfungsi 

sebagai makanan sehari-hari atau cemilan untuk begadang, tetapi juga memiliki makna 

penting dalam budaya lokal. Hidangan ini melambangkan kebersamaan dan persatuan, 

sehingga sering dihidangkan dalam berbagai acara tradisional dan kegiatan sosial 

masyarakat Bugis-Makassar (Sri Wahyuni, 023). H.N menjelaskan bahwa songkolo dalam 

prosesi Leko Ca’di dipahami sebagai simbol keteguhan niat dan kesiapan keluarga calon 

mempelai laki-laki untuk melanjutkan hubungan ke tahap yang lebih serius. Menurut H.N, 

makanan pokok ini menggambarkan harapan agar pasangan memiliki keteguhan hati dalam 

membangun rumah tangga, sama kukuhnya dengan tekstur songkolo itu sendiri. 

Berdasarkan sumber jurnal dan keterangan dari narasumber, dapat disimpulkan bahwa 

songkolo bukan hanya makanan biasa, tetapi memiliki peran penting dalam budaya Bugis-

Makassar. Pada prosesi Leko Ca’di, songkolo dipandang sebagai tanda kesungguhan dan 



 
 

 

208 
 

kesiapan keluarga calon pengantin laki-laki untuk melangkah ke jenjang pernikahan. Makna 

ini sejalan dengan nilai budaya yang lebih luas, di mana songkolo dianggap sebagai simbol 

kebersamaan, persatuan, dan kekuatan hubungan. Karena itu, makanan ini menjadi wujud 

harapan agar pasangan dapat membangun rumah tangga yang kokoh, sesuai dengan nilai-

nilai adat yang diwariskan. 

 

Air gula 

H.N mengatakan bahwa: “Kalau air gula yang dibawa sama kelapa itu, artinya supaya 

hubungan dua calon pengantin tetap manis dan rukun. Orang bilang te'ne. Meski cuma air 

gula, tapi artinya besar, karena itu jadi lambang supaya rumah tangganya nanti tetap manis 

terus dan panjang umurnya.” Makanan tradisional yang disajikan dalam upacara sering 

dipahami sebagai sarana memperkuat ikatan sosial dan harapan bersama antar keluarga. 

Contohnya, dalam tradisi adat masyarakat Betak di Tulungagung, para peneliti menemukan 

bahwa hidangan dalam ritual pernikahan membawa makna simbolik menyampaikan nilai 

kebersamaan, rasa persatuan, dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang 

harmonis.(Khamimiya, 023). 

Dari penjelasan narasumber dan temuan penelitian tersebut, penulis melihat bahwa 

penggunaan air gula dan kelapa dalam proses adat bukan sekedar pelengkap tradisi, tetapi 

merupakan cara masyarakat menyampaikan harapan baik kepada kedua mempelai. Simbol 

manis, rukun, yang tersirat di dalamnya menunjukkan bahwa setiap unsur adat memiliki 

pesan moral yang ingin diwariskan. Hal ini memperkuat pandangan penulis bahwa tradisi 

Bugis-Makassar mengajarkan pentingnya membangun rumah tangga yang penuh 

kehangatan, saling menghargai, dan menjaga hubungan tetap harmonis sejak awal 

pernikahan. Dengan memahami makna ini, kita dapat melihat bahwa adat bukan hanya 

warisan budaya, tetapi juga merupakan bentuk nasehat yang hidup dan terus diterapkan 

dalam masyarakat. 

 

Onde-onde atau umba-umba  

Onde-onde adalah kue tradisional yang dikenal luas di Indonesia dibuat dari bahan dasar 

seperti tepung beras ketan atau tepung beras, gula merah, dan kelapa (atau dalam varian 

tertentu dilapisi wijen). Dalam versi budaya Bugis-Makassar, onde-onde sering muncul 

dalam upacara adat dan syukuran. Sumber dari budaya lokal menyebut bahwa gula merah 

melambangkan kebahagiaan atau rasa suka, tepung beras melambangkan kekuatan, dan 

kelapa melambangkan kenikmatan sehingga keseluruhan onde-onde diyakini memiliki 

makna simbolis yang mendalam (Sari et al., 024). 

H. N menyampaikan bahwa bagi mereka, onde-onde bukan sekedar makanan melainkan 

sebuah doa dan harapan. “Onde-onde itu bagi kami simbol rezeki yang terus mengalir,” ujar 

H.N. Biji wijen yang menempel pada onde-onde menurut H.N menggambarkan harapan 

bahwa keberkahan dan pelaporan selalu menyertai pasangan pengantin. Baginya, setiap 

butir wijen itu mencerminkan doa agar kehidupan keluarga kelak dipenuhi rezeki dan 

kesejahteraan yang tak putus asa. 

Dari pemahaman budaya dan penuturan H.N, penulis melihat bahwa onde-onde 

berperan lebih dari sekedar sajian kuliner tetapi menjadi penyampai makna dan harapan 

doa, dan kerinduan hidup bersama dalam sebuah pernikahan. Dalam konteks adat Bugis-



 
 

 

209 
 

Makassar, pemberian onde-onde di momen bahagia menunjukkan nilai kebersamaan, 

perhatian, dan harapan baik terhadap masa depan keluarga. Menurut penulis tradisi ini 

menunjukkan bagaimana makanan tradisional bisa menjadi jembatan antara budaya, 

spiritualitas, dan nilai sosial. 

 

Kue lapis  

 Kue lapis merupakan salah satu jajanan tradisional yang hadir dalam beragam bentuk 

dan warna, sehingga penyebutannya pun bisa berbeda-beda di tiap daerah. Meskipun kini 

sangat dikenal sebagai kue nusantara, asal-usulnya sebenarnya berkaitan dengan 

masyarakat Belanda yang dulu membuatnya dengan menggunakan berbagai rempah khas 

Indonesia. Dalam bahasa Belanda, kue lapis disebut spekkoek , yang secara harfiah berarti 

kue berlapis-lapis dengan tekstur yang kaya dan didinginkan(Mahendra & Hasanah,2023) 

Berdasarkan penjelasan narasumber HN, penulis melihat bahwa kue lapis dalam prosesi 

adat dimaknai sebagai lambang rezeki yang datang bertahap namun tidak pernah berhenti. 

HN mengatakan bahwa banyaknya lapisan dalam kue tersebut menggambarkan harapan 

agar kehidupan pasangan kelak dipenuhi keberkahan yang terus bertambah dari waktu ke 

waktu. Dari wawancara tersebut, penulis menyimpulkan bahwa kue lapis bukan sekadar 

makanan pelengkap, tetapi menjadi simbol doa agar rumah tangga pasangan selalu berada 

dalam kecukupan, kemudahan, serta rezeki yang berlapis-lapis sebagaimana bentuk 

kuenya. 

 

Uang panai 

Dalam tradisi Bugis-Makassar, uang panai dan mahar memiliki fungsi yang berbeda 

meskipun keduanya sama-sama terlibat dalam prosesi pernikahan. Mahar merupakan 

pemberian wajib dari pihak laki-laki kepada calon istri sebagai hak penuh perempuan, dan 

menjadi bagian dari rukun nikah dalam hukum Islam (Nurhikmah, 2025). Sementara itu, 

uang panai adalah biaya adat yang diserahkan kepada keluarga perempuan untuk 

membantu pembiayaan pesta pernikahan, sekaligus menjadi simbol penghargaan, 

kehormatan, serta kemampuan ekonomi mempelai laki-laki dalam memenuhi tuntutan 

sosial budaya (Iskandar, 2022). Menurut penjelasan narasumber HN, uang panai' dalam 

prosesi Leko Ca'dipahami sebagai bentuk penghormatan dari pihak laki-laki kepada 

keluargaperempuan. HN menjelaskan bahwa uang panai' bukan sekedar syarat adat, tetapi 

menjadi tanda bahwa pihak laki-laki benar-benar serius dan siap melangkah ke jenjang 

pernikahan. Ia juga menegaskan bahwa uang panai' menggambarkan nilai siri' na pacce, 

karena melalui pemberian ini keluarga laki-laki menunjukkan kemampuan, kesungguhan, 

dan kesiapan mereka untuk membangun rumah tangga yang terhormat dan bertanggung 

jawab. 

 

Makna A’panai leko’ lompo 

Memasuki tahapan Leko' Lompo, prosesi berubah menjadi lebih besar dan lebih sakral. 

Leko' Lompo berisi kelengkapan seserahan yang lebih lengkap, termasuk berbagai jenis 

kue, erang-erang, serta pagadu yang dibungkus kain putih. Berdasarkan penuturan 

D.S(anrong bunting) pada wawancara 1 November, kain putih yang membalut pagadu 

melambangkan kesucian, sehingga hanya anak-anak yang diperbolehkan membawanya. Hal 



 
 

 

210 
 

ini dimaksudkan agar simbol kesucian tetap terjaga sebelum akad nikah berlangsung, 

karena Leko' Lompo hanya boleh dibuka sebelum akad. 

 Menurut A.D, (orangtua pengantin) yang memberikan keterangan pada 10 November, 

Leko' Lompo tidak hanya berisi makanan dan kue lengkap, tetapi juga berbagai 

perlengkapan adat yang telah ditentukan sejak dahulu. Seserahan yang disusun 

berdempetan sebagai lambang bahwa hubungan antara dua keluarga tidak tercerai-berai, 

dan tetap dalam satu ikatan kekeluargaan. Ia juga menyebut penyusunan 11 leko ke kiri dan 

11 ke kanan sebagai makna “satu-satu” atau kesetiaan antara suami dan istri yang kelak 

membangun rumah tangga bersama. 

Isi utama Leko' Lompo adalah sunrang, yaitu paket simbolik yang memuat benda-benda 

bermakna doa. D.S menjelaskan bahwa sunrang terdiri atas daun sirih, benang dan jarum, 

lilin merah dua batang, kapur sirih (palleo), bihun, gula merah, kelapa, asam dan garam, 

buah pala, kunyit besar, buah rampo atau pinang, serta uang 7 riyal. Setiap elemen tidak 

dapat dipisahkan satu sama lain, bahkan sunrang harus diberikan oleh kedua calon 

pengantin secara bersamaan dan tidak boleh dipermainkan, sebagai simbol kesatuan dan 

komitmen. Adapun isi dan makna leko’ lompo yaitu: 

 

Daun Sirih / Leko Siri’  

Dari penjelasan anrong bunting Makna simbolik dari daun sirih atau leko siri' menjadi 

dasar yang tidak mungkin ditinggalkan. D.S menjelaskan bahwa sirih melambangkan siri' 

na pacce, martabat, dan menjaga harga diri keluarga. penulis menyimpulkan bahwa daun 

sirih adalah inti dari seluruh makna sunrang. Sirih merepresentasikan siri’ na pacce, 

kehormatan, serta kesantunan antara dua keluarga. Sirih menjadi “pembawa martabat”, 

sehingga kehadirannya adalah doa agar pasangan menjaga kehormatan dalam rumah 

tangga dan kehidupan. 

Siri' na pacce merupakan nilai hidup yang sangat penting bagi masyarakat Bugis-

Makassar, karena di dalamnya terkandung ajaran tentang bagaimana seseorang menjaga 

harga dirinya sekaligus peduli terhadap orang lain. Siri dipahami sebagai prinsip untuk 

tetap khawatir, tidak mempermalukan diri sendiri maupun keluarga, sementara pacce 

menggambarkan rasa empati, kepedulian, dan solidaritas yang mendorong seseorang untuk 

membantu dan berdiri bersama komunitasnya. Beberapa penelitian menjelaskan bahwa 

kedua nilai ini tidak bisa dipisahkan, sebab siri' tanpa pacce hanya menjadi gengsi kosong, 

dan pacce tanpa siri' kehilangan arah moralnya(Magfirah,2016). 

 

Benang dan jarum 

Menurut keterangan DS (Anrong Bunting) dalam wawancara, benang dan jarum dalam 

sunrang pada Leko Lompo melambangkan yang kuat antara calon pasangan. DS 

menjelaskan bahwa sebagaimana benang dan jarum tidak dapat berfungsi secara terpisah, 

demikian pula suami dan istri diharapkan untuk selalu saling melengkapi, saling menjaga, 

serta mampu memperbaiki hubungan ketika muncul permasalahan. DS kemudian 

menegaskan bahwa makna utama simbol ini adalah kesatuan yang kokoh dan tidak mudah 

terputus. 

Dalam konteks pernikahan, komitmen dan kepuasan pernikahan saling berkaitan ketika 

pasangan benar-benar berkomitmen, mereka cenderung mempertahankan kesatuan, saling 



 
 

 

211 
 

menjaga dan melengkapi, bahkan di tengah tantangan. Misalnya dalam penelitian 

Hubungan antara Kepuasan Pernikahan, Komitmen Beragama, dan Komitmen Pernikahan 

di Indonesia ditemukan bahwa komitmen pernikahan memiliki korelasi yang signifikan 

dengan kepuasan pernikahan, menunjukkan bahwa tingkat kekokohan dan kelangsungan 

komitmen menjadi fondasi penting bagi stabilitas dan kebahagiaan pernikahan(Maharti & 

Mansoer, 2018). 

 

Dua Lilin Merah  

Berdasarkan keterangan dari DS selaku anrong bunting, DS juga menjelaskan bahwa 

dua lilin berwarna merah dimaknai sebagai simbol cahaya dalam kehidupan rumah tangga. 

DS menuturkan bahwa warna merah mewakili kekuatan dan keberanian, sehingga lilin 

tersebut menjadi harapan agar pasangan suami-istri dapat saling membimbing, serta 

menjaga kehangatan dalam perjalanan hidup bersama. 

 

Palleo (Kapur Sirih) 

Berdasarkan penjelasan DS (anrong bunting) dalam wawancara, palleo dipahami 

sebagai tanda ketegasan dan kejelasan komitmen dalam adat pernikahan. Beliau menyebut 

bahwa kapur sirih sering digunakan dalam berbagai proses adat sebagai elemen yang 

memperkuat makna simbolik. DS menambahkan bahwa dalam konteks perkawinan, palleo 

dimaknai sebagai doa dan harapan agar pasangan mampu menjaga keteguhan, menjaga 

kesatuan rumah tangga, serta mengambil keputusan secara jelas dan bertanggung jawab. 

 

Bihun / Lassa’  

Dalam wawancara penulis menyimpulkan bahwa bihun yang panjang dan padat 

menggambarkan rezeki yang terus datang. Bihun menjadi doa agar keberkahan pasangan 

selalu berkelanjutan hari ini ada, besok ada, dan tidak terputus sepanjang perjalanan rumah 

tangga. 

 

Asam dan garam 

Menurut penelitian “Makna Simbolis dalam Upacara Adat Perkawinan di Kecamatan 

Kampar Kiri Hulu,” berbagai prosesi dalam pernikahan adat memiliki simbol-simbol yang 

menggambarkan nilai-nilai penting dalam kehidupan berumah tangga. Simbol tersebut 

bukan sekedar ritual tanpa makna, tetapi berfungsi sebagai pengingat bahwa pernikahan 

menuntut tanggung jawab, kerja sama, dan kesiapan menghadapi berbagai situasi. Melalui 

rangkaian adat ini, masyarakat ingin menanamkan pemahaman kepada pasangan bahwa 

kehidupan pernikahan tidak selalu berjalan mulus; akan ada tantangan yang harus dihadapi 

bersama, bukan hanya momen bahagia(febria rhani,2024). 

Sejalan dengan makna tersebut, menurut penjelasan D.S (anrong bunting) dalam 

wawancara, asam dan garam turut dimaknai sebagai gambaran bahwa rumah tangga akan 

dilalui dengan berbagai rasa ada suka, ada duka; ada masa manis, namun ada pula masa 

pahit. D.S menekankan bahwa inti dari rumah tangga bukan pada seberapa banyak 

kebahagiaan yang dialami, tetapi pada bagaimana pasangan mampu tetap bersama dan 

saling menguatkan ketika menghadapi situasi sulit. Bagi masyarakat adat, kemampuan 



 
 

 

212 
 

untuk bertahan, mendukung satu sama lain, dan melewati segala kondisi menjadi fondasi 

utama dalam membangun kehidupan pernikahan yang harmonis. 

 

Buah Pala 

Menurut DS, buah pala melambangkan “jantan dan betina”, sebagai simbol 

keseimbangan dalam rumah tangga. Kehadirannya dalam prosesi adat dimaknai sebagai 

doa agar pasangan saling melengkapi, saling mendukung, dan tumbuh bersama dalam 

harmoni. DS menekankan bahwa keseimbangan karakter dan tanggung jawab sangat 

penting untuk menjamin kehidupan rumah tangga langgeng dan harmonis. Simbol buah 

dalam tradisi pernikahan menegaskan nilai-nilai sosial dan budaya yang mendalam. 

Penelitian pada upacara pernikahan di Amarasi menunjukkan bahwa penggunaan unsur 

alami seperti buah, pinang, dan rempah dalam ritual bukan hanya simbol, tetapi juga 

menjadi media doa dan harapan untuk kesejahteraan pasangan(Bana, 2023). 

 

Kunyit Besar 

D.S. menjelaskan bahwa kunyit besar melambangkan “satu prinsip dan satu pendirian”. 

Simbol ini menjadi doa agar pasangan tetap kompak, memiliki visi dan tujuan yang sama, 

serta tidak mudah goyah menghadapi masalah. Kunyit besar dianggap mengutamakan nilai 

kebersamaan, kesetiaan, dan keteguhan hati dalam membangun rumah tangga. Secara 

tradisional, bahan alami seperti rempah dan daun dalam upacara pernikahan Nusantara 

sering digunakan untuk menyampaikan simbol kesatuan dan harapan keberkahan. 

Penelitian pada tradisi sirih-pinang di beberapa nusantara menegaskan bahwa simbol 

rempah-rempah digunakan untuk memperkuat pesan moral dan sosial tentang persatuan 

pasangan (Ishak Siregar et al.,2021). 

 

Rampo-rampo /Pinang 

D.S. menyatakan bahwa buah rampo-rampo atau pinang melambangkan kelengkapan 

dalam rumah tangga, serta harapan agar keluarga baru diterima dan dihormati dalam 

lingkungan sosial. Kehadirannya menjadi doa agar pasangan dan keluarga baru dapat 

membangun rumah tangga yang utuh, harmonis, dan dihargai oleh masyarakat. Penelitian 

pada tradisi tepak sireh di komunitas Melayu menunjukkan bahwa pinang melambangkan 

kelengkapan, keharmonisan, dan keturunan yang baik. Benda simbolik seperti pinang tidak 

hanya bersifat ritual, tetapi juga menjadi media komunikasi budaya tentang nilai sosial dan 

penerimaan dalam masyarakat (Ishak Siregar et al., 2021). 

 

Uang7 Riyal 

D.S. juga menjelaskan bahwa angka 7 pada uang 7 Riyal dianggap sebagai tanda 

kelimpahan. Uang ini didoakan agar membawa rezeki yang lancar dan tidak terputus bagi 

pasangan, menjadi simbol harapan agar kehidupan ekonomi mereka tetap stabil, 

berkecukupan, dan diberkahi. Pemberian simbol uang dalam adat menunjukkan dukungan 

dan komitmen untuk kehidupan bersama. Dalam tradisi Bugis dan Makassar, uang panai 

memiliki fungsi simbolis sebagai tanda keseriusan dan tanggung jawab finansial calon 

pasangan. Penelitian menyebutkan bahwa pemberian materi atau uang dalam ritual 



 
 

 

213 
 

pernikahan menjadi simbol komitmen serta doa agar pasangan mampu membangun 

kehidupan yang sejahtera dan harmonis (Rahmadina et al., 2 024). 

Dalam wawancara tambahan dengan Hj. S., T., SJ, dan R., masing-masing dilakukan pada 

hari berbeda, mereka menguatkan bahwa Leko' Ca'di dan Leko' Lompo bukan hanya 

sekedar ritual seremonial, tetapi merupakan bentuk komunikasi lintas keluarga. Mereka 

menyebut bahwa biasanya tokoh masyarakat seperti imam dusun atau tokoh adat turut 

memberikan wejangan pada saat Leko dibawa, sehingga suasana menjadi lebih khidmat. 

Para tokoh tersebut berfungsi sebagai penengah agar proses berjalan lancar dan nilai adat 

tetap dijaga dengan penuh rasa hormat. 

 

A'PANAI' LEKO' SEBAGAI MEDIA NEGOSIASI KELUARGA 

Tahapan Awal dalam A'panai' Leko' Ca'di 

Tahap pertama dalam A'panai' Leko' diawali dengan upacara Leko' Ca'di, yang oleh 

warga Gowa dianggap sebagai langkah awal bagi keluarga pengantin pria untuk 

menunjukkan niat tulus mereka. Menurut penjelasan yang diberikan oleh Ibu S, fase ini 

bukan hanya sekadar penyerahan barang biasa, melainkan juga sebagai tanda awal 

sekaligus sinyal keseriusan dalam menjalin hubungan pernikahan. Di mata masyarakat, 

hadirnya seserahan kecil ini menandakan bahwa keluarga pria sudah siap untuk memulai 

diskusi yang lebih mendalam.  

Menurut pendapat Bapak H, Leko' Ca'di juga berfungsi sebagai ruang untuk 

memperjelas agar kedua pihak memahami peran masing-masing sebelum memasuki Leko' 

Lompo. Ia menggarisbawahi bahwa diskusi ini tidak hanya membahas materi, tetapi juga 

termasuk persiapan teknis seperti waktu untuk pelaksanaan akad nikah dan pembagian 

tanggung jawab keluarga. Oleh karena itu, tahap awal ini berfungsi sebagai forum 

koordinasi agar rangkaian acara besar dapat berjalan dengan lancar dan tidak saling 

berbenturan. 

Secara keseluruhan, tahap awal dalam A'panai' Leko' menunjukkan bahwa masyarakat 

Bugis-Makassar memandang negosiasi bukan sebagai transaksi yang kaku, tetapi sebagai 

sebuah proses yang berangsur yang harus dimulai dengan pendekatan yang halus dan 

penuh etika. Leko' Ca'di menjadi fondasi yang penting karena memberikan kesempatan bagi 

kedua keluarga untuk saling mengenal, membangun kepercayaan, dan menyamakan 

pandangan sebelum memasuki tahap negosiasi yang lebih rumit. 



 
 

 

214 
 

Dimensi Negosiasi dalam A'panai' Leko' 

Selain faktor materi, negosiasi juga melibatkan aspek sosial dan relasi. Bapak H 

menjelaskan bahwa diskusi dalam A'panai' Leko' sering kali menyertakan pertimbangan 

mengenai posisi keluarga, hubungan antar sanak, serta penghormatan terhadap nilai-nilai 

adat. Aspek ini sangat penting karena berpengaruh pada interaksi kedua keluarga setelah 

pernikahan dan dukungan yang mereka berikan kepada pasangan yang ingin membangun 

rumah tangga. Dimensi ketiga dari negosiasi adalah penegasan tentang peran dan tanggung 

jawab setelah menikah. Dalam beberapa situasi, keluarga mendiskusikan harapan terhadap 

pasangan, termasuk kewajiban moral dan sosial yang diinginkan dari kedua belah pihak. Ini 

menunjukkan bahwa negosiasi dalam A'panai' Leko' bukan hanya tentang pelaksanaan 

pernikahan, tetapi juga membahas masa depan hubungan antar keluarga dan kestabilan 

kehidupan pasangan. Dengan demikian, negosiasi dalam A'panai' Leko' mencerminkan 

proses yang menyeluruh, meliputi elemen ekonomi, sosial, dan psikologis. Setiap dimensi 

berkontribusi dalam menciptakan pemahaman dan mengurangi kemungkinan terjadinya 

konflik di masa mendatang. Dalam konteks nasehat pernikahan, hal ini sejalan dengan 

prinsip dasar komunikasi yang terbuka dan penyesuaian ekspektasi sebagai langkah 

penting untuk mencapai hubungan yang harmonis. 

 

Pola Interaksi dalam Negosiasi A'panai' Leko' 

Pola interaksi dalam rangkaian A'panai' Leko' dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya Bugis-

Makassar yang sangat menghargai kesopanan dan penghormatan. Pengamatan di lapangan 

menunjukkan bahwa percakapan dilakukan dengan bahasa yang sopan, sistematis, dan 

menghindari konfrontasi langsung. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menjaga 

keharmonisan dan menghindari situasi yang mungkin merugikan salah satu pihak. Dalam 

negosiasi, tokoh adat sering berfungsi sebagai penengah atau perwakilan yang 

memfasilitasi percakapan. Tokoh adat tersebut membantu menjelaskan tujuan dari setiap 

pihak dengan cara yang lebih diplomatis. Menurut keterangan informan, peran sebagai 

penengah ini mirip dengan konselor dalam praktik modern, karena membantu 

mengarahkan percakapan dan memastikan pembicaraan tetap objektif. 

Pola interaksi ini juga mencerminkan prinsip musyawarah, di mana setiap keputusan 

diambil dengan mempertimbangkan pendapat dari berbagai pihak. Baik keluarga 

perempuan maupun laki-laki diberikan kesempatan untuk mengekspresikan pandangan 

mereka secara proporsional. Proses ini membantu menciptakan rasa saling pengertian dan 

mengatasi kesalahpahaman yang bisa berlarut-larut hingga pernikahan. Secara 

keseluruhan, pola komunikasi dalam A'panai' Leko' menunjukkan bahwa proses negosiasi 

tidak hanya ditentukan oleh isi dari percakapan, tetapi juga oleh cara penyampaian 

informasi. Kesopanan, kejelasan, dan penggunaan bahasa adat yang sesuai memperkuat 

suasana dialog dan menjaga hubungan baik antara kedua keluarga. Hal ini membuat 

komunikasi dalam A'panai' Leko' relevan dengan pendekatan komunikasi terapeutik dalam 

konseling pranikah modern. 

 

Leko' Ca'di sebagai Dasar Menuju Leko' Lompo 

Leko' Ca'di sering kali dianggap sebagai fondasi yang menentukan arah seluruh 

rangkaian adat A'panai' Leko'. Dalam wawancara, informan menyatakan bahwa tahap ini 



 
 

 

215 
 

tidak hanya berfungsi sebagai proses pembuka, tetapi juga sebagai langkah pertama untuk 

mengukur keselarasan nilai dan harapan dari kedua keluarga. Dengan demikian, Leko' Ca'di 

menjadi alat untuk mengurangi ketidakcocokan sebelum memasuki acara yang lebih besar. 

Salah satu fungsi utama Leko' Ca'di adalah menyelaraskan pemahaman mengenai teknis 

pelaksanaan Leko' Lompo. Masyarakat Gowa menganggap bahwa keberhasilan Leko' 

Lompo sangat tergantung pada kualitas komunikasi di tahap awal ini. Pada fase ini, keluarga 

perempuan dapat menilai sejauh mana keluarga laki-laki memahami dan menghargai nilai-

nilai yang ada. 

Tahap awal ini juga berfungsi untuk memperkuat rasa saling percaya antara kedua 

belah pihak. Keterbukaan keluarga laki-laki dalam menyatakan kemampuan mereka, 

termasuk terkait Uang Panai', menjadi indikator penting bagi keluarga perempuan untuk 

memutuskan kelanjutan proses. Kejelasan dalam Leko' Ca'di diharapkan dapat mengurangi 

konflik dan menjaga hubungan antarkeluarga tetap harmonis. Secara keseluruhan, Leko' 

Ca'di berperan sebagai fondasi yang mempengaruhi kualitas Leko' Lompo. Jika tahap ini 

dijalankan dengan komunikasi yang baik, sikap saling menghargai, dan kejelasan 

kesepahaman, maka prosesi Leko' Lompo akan lebih lancar, teratur, dan memenuhi 

harapan kedua belah pihak. Hal ini menunjukkan bahwa Leko' Ca'di memiliki nilai strategis 

dalam menjaga kelancaran serangkaian pernikahan adat Bugis-Makassar. 

 

A'PANAI' LEKO' DAN PENGUATAN KEPERCAYAAN KELUARGA 

Simbol Keseriusan dalam Tahap Leko’ Ca’di 

Dalam kebudayaan A’panai’ Leko’, tahap Leko’ Ca’di dianalisis sebagai saat penting 

untuk menegaskan komitmen dari pihak laki-laki dalam membina ikatan keluarga. 

Kehadiran rombongan serta seserahan yang sederhana bukan semata-mata ritual, 

melainkan menyiratkan pesan sosial bahwa pihak laki-laki sudah siap melanjutkan ke tahap 

pernikahan. Pada fase ini, rasa saling percaya mulai terbentuk karena pihak perempuan 

melihat adanya tanda komitmen awal dari keluarga calon mempelai pria. Hasil wawancara 

dengan RM (keluarga perempuan) menunjukkan bahwa Leko’ Ca’di menjadi langkah 

pertama dalam menilai keseriusan pihak pria. RM menjelaskan bahwa seserahan kecil dan 

sikap keluarga laki-laki menjadi petunjuk penting mengenai sejauh mana mereka 

menghormati keluarga calon mempelai perempuan. Ia menyatakan, "meskipun sederhana, 

awal ini menunjukkan bahwa mereka memiliki niat baik dan siap untuk menjalani proses 

adat. ” Dari sudut pandang keluarga laki-laki, Leko’ Ca’di dipandang sebagai janji sosial yang 

wajib dijaga. 

 Hasil wawancara dengan pihak laki-laki (inisial AS) menandakan bahwa mereka 

melihat prosesi ini sebagai tahap pembentukan relasi yang lebih dalam antara kedua 

keluarga. AS menjelaskan bahwa mereka ingin memastikan keluarga perempuan 

merasakan keikhlasan dan menghormati norma-norma adat yang berlaku. Sikap ini 

mendukung terbangunnya rasa percaya di antara kedua pihak. Secara budaya, Leko’ Ca’di 

bertindak sebagai pengantar pesan bahwa proses ini dilakukan dengan komitmen penuh. 

Arti simbolis dari seserahan dan interaksi formal memiliki makna moral mengenai 

tanggung jawab, kesederhanaan, dan kesiapan untuk memulai hidup berumah tangga. 

Melalui prosesi ini, kepercayaan awal perlahan-lahan dibangun lewat komunikasi tatap 

muka, etika saat bertemu, dan penghormatan terhadap tradisi. 



 
 

 

216 
 

Penguatan Kepercayaan Melalui Leko’ Lompo 

Leko’ Lompo, sebagai tahap puncak dalam prosesi A’panai’ Leko’, mewakili penguatan 

hubungan antar keluarga. Pada fase ini, seserahan lengkap seperti Uang Panai’, perhiasan, 

dan perlengkapan lainnya diserahkan secara resmi. Keseluruhan barang ini mencerminkan 

kesiapan pihak laki-laki dalam memenuhi kesepakatan adat, sehingga kepercayaan yang 

telah terjalin sebelumnya semakin kuat. Wawancara dengan HK (imam desa) menunjukkan 

bahwa masyarakat menganggap Leko’ Lompo sebagai penanda integritas pihak laki-laki. HK 

menuturkan bahwa ketika semua kesepakatan ditepati tanpa pengurangan, keluarga 

perempuan merasa adanya tanggung jawab dan pengakuan yang besar. Ia menyatakan, 

"jika semua yang telah disetujui diwujudkan, maka rasa saling percaya semakin menguat 

karena tidak ada janji yang dilanggar. ” 

Selain menjadi simbol materi, Leko’ Lompo juga mencerminkan kedewasaan dalam 

menjalin hubungan social. Banyak keluarga yang beranggapan bahwa prosesi ini 

merupakan penyelesaian dari komunikasi yang telah terjalin sejak Leko’ Ca’di. Kesepakatan 

yang terbuka dan transparan menciptakan suasana emosional yang aman, sehingga kedua 

keluarga merasa yakin bahwa pernikahan akan berlangsung lancar. Dalam konteks 

konseling pranikah yang berbasis budaya, Leko’ Lompo bisa dipahami sebagai fase validasi 

psikologis bagi kedua keluarga. Mereka tidak hanya menilai komitmen melalui barang-

barang seserahan, tetapi juga lewat interaksi, penghormatan, dan cara penyampaian saat 

prosesi berlangsung. Dengan demikian, Leko’ Lompo berperan sebagai alat sosial yang 

memperkuat kepercayaan sebelum kedua mempelai memasuki kehidupan berumah tangga. 

a. Kepercayaan Sebagai Fondasi Relasi Antar Keluarga. Di kalangan suku Bugis-Makassar, 

anggota keluarga dikenal sangat percaya satu sama lain. Dalam hal pernikahan, rasa 

saling percaya tidak hanya ditujukan kepada pasangan, tetapi juga bagi keluarga besar 

yang akan bergabung melalui jaringan sosial yang lebih luas. Tradisi A’panai’ Leko’ 

memberikan kesempatan bagi keluarga untuk mengevaluasi karakter, tanggung jawab, 

dan komitmen masing-masing pihak, sehingga hubungan dapat terbentuk di atas dasar 

yang kokoh. Berdasarkan wawancara dengan DR (pemimpin masyarakat), ditemukan 

bahwa rasa saling percaya yang terbangun selama acara A’panai’ Leko’ sering kali 

menjadi faktor kunci dalam keberlanjutan hubungan keluarga pasca pernikahan. DR 

menyampaikan bahwa, “apabila kedua keluarga sudah saling mempercayai dari awal, 

maka masalah-masalah kecil dalam pernikahan biasanya lebih mudah diselesaikan, 

karena ikatan kekeluargaan sudah terjalin dengan baik.” Sikap saling memahami yang 

muncul selama proses negosiasi dan penyerahan hadiah pernikahan membuat kedua 

keluarga merasa lebih dekat satu sama lain secara emosional. Interaksi yang terjadi 

dalam suasana adat yang penuh rasa hormat membentuk pandangan positif bahwa 

pihak lain memiliki nilai moral yang baik. Hal ini berperan penting untuk membangun 

hubungan jangka panjang yang harmonis. Proses pembentukan kepercayaan melalui 

A’panai’ Leko’ juga menegaskan bahwa pernikahan merupakan lebih dari sekadar 

kesepakatan antara dua individu, tetapi juga sebagai bentuk hubungan sosial antar 

keluarga. Dengan cara ini, tradisi ini berfungsi untuk membangun jaringan sosial yang 

lebih luas, sekaligus memperkuat dukungan keluarga terhadap pasangan. Kepercayaan 

yang terbentuk pada momen ini berfungsi untuk mencegah konflik, memudahkan 

komunikasi, dan memperkuat hubungan emosional antar keluarga. 



 
 

 

217 
 

b. A’panai’ Leko’ sebagai Bentuk Pra-Konseling Berbasis Budaya. Dalam konteks 

konseling pernikahan, A’panai’ Leko’ mengandung elemen komunikasi yang mirip 

dengan konseling pra-nikah secara informal. Dalam acara ini, keluarga saling 

membagikan harapan, mengungkapkan kekhawatiran, dan menetapkan batasan serta 

tanggung jawab. Kegiatan ini sejalan dengan prinsip konseling yang mengedepankan 

pentingnya komunikasi yang transparan sebelum memasuki pernikahan. Hasil 

wawancara dengan AM (perwakilan wanita) menunjukkan bahwa pembicaraan yang 

berlangsung dalam A’panai’ Leko’ sering kali mencakup masalah yang umumnya 

dibahas dalam sesi konseling modern, seperti kesiapan finansial, tanggung jawab 

keluarga, dan hubungan antar mertua. AM mencatat bahwa meskipun tidak 

menggunakan istilah “konseling”, masyarakat merasakan bahwa proses ini 

memberikan kesempatan untuk saling memahami sebelum secara resmi menjadi 

keluarga. Proses ini juga menawarkan kesempatan bagi kedua keluarga untuk 

menyampaikan harapan secara langsung, sehingga dapat menghindari miskomunikasi 

di kemudian hari. Kesepakatan yang dicapai dalam konteks adat cenderung lebih 

dihargai, karena memiliki legitimasi sosial dan budaya. Dengan demikian, nilai-nilai 

kultural dalam A’panai’ Leko’ memperkuat efektivitasnya sebagai bentuk konseling 

yang alami. Melalui interaksi simbolik dan dialog yang terstruktur secara budaya, 

A’panai’ Leko’ menciptakan suasana komunikasi yang mendukung keterbukaan dan 

hubungan emosional. Tradisi ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat berfungsi 

sebagai alternatif dalam konseling pra-nikah, terutama di masyarakat yang 

mengedepankan nilai kekeluargaan dan adat istiadat. 

 

IMPLIKASINYA TERHADAP KONSELING PERNIKAHAN 

Penguatan Komunikasi Antar Keluarga sebagai Fondasi Konseling 

A'panai' Leko' memiliki makna yang sangat penting dalam konseling pernikahan, 

khususnya terkait komunikasi antara keluarga-keluarga yang terlibat. Dalam tradisi ini, 

dialog yang dilakukan tidak hanya terbatas pada isi seserahan, tetapi juga mencakup diskusi 

tentang harapan, peran, dan tanggung jawab dari masing-masing pihak. Cara komunikasi 

ini adalah modal penting untuk menciptakan hubungan keluarga yang harmonis. Interaksi 

langsung dalam Leko' Ca'di dan Leko' Lompo memberi peluang bagi kedua keluarga untuk 

mengenal karakter, latar belakang, dan dinamika sosial yang ada. Dalam konteks konseling 

pernikahan masa kini, pemahaman ini menjadi bagian dari proses penilaian awal yang 

berguna untuk mengidentifikasi potensi kekuatan serta tantangan dalam hubungan 

keluarga. Oleh karena itu, tradisi Bugis-Makassar ini secara otomatis mendukung sikap 

terbuka dan evaluasi bersama. 

Melalui musyawarah yang dilaksanakan dengan mengedepankan norma kesopanan dan 

martabat budaya, nilai komunikasi yang efektif terbentuk secara tidak langsung. Ini 

menandakan bahwa masyarakat telah menginternalisasi prinsip dasar dari konseling, yang 

meliputi saling mendengarkan, menghargai pandangan, dan mencapai kesepakatan. 

Dengan demikian, A'panai' Leko' dapat berfungsi sebagai pendekatan kultural untuk 

memperbaiki kemampuan komunikasi dalam konseling sebelum menikah. Dengan 

demikian, konselor bisa menggunakan nilai-nilai komunikasi yang terkandung dalam 

tradisi ini sebagai model atau referensi dalam merancang intervensi yang berbasis budaya. 



 
 

 

218 
 

Penerapan komunikasi yang penuh etika dan penghormatan dapat memperkuat 

kepercayaan antara pasangan dan keluarga dalam menghadapi tantangan pernikahan di 

masa depan. 

 

Pengelolaan Konflik dan Negosiasi sebagai Proses Konseling 

Proses negosiasi yang terjadi dalam A'panai' Leko' menggambarkan bahwa secara 

turun-temurun masyarakat telah memiliki cara penyelesaian konflik melalui dialog yang 

terbuka. Diskusi mengenai Uang Panai', jadwal akad, dan bentuk seserahan menunjukkan 

bahwa aktivitas ini merupakan latihan awal dalam menangani perbedaan pendapat. Hal ini 

sangat relevan dengan tujuan dari konseling pernikahan yang modern. Dalam konteks 

konseling, keterampilan bernegosiasi membantu pasangan untuk memahami metode 

mencapai kesepakatan tanpa menimbulkan stres atau konflik yang berkepanjangan. Tradisi 

A'panai' Leko' secara nyata menyebarluaskan prinsip ini dengan pendekatan musyawarah 

dan kesepakatan bersama. Dengan cara ini, setiap keputusan yang diambil mencerminkan 

rasa saling menghargai dan tanggung jawab yang matang. 

Wawancara dengan tokoh masyarakat menunjukkan bahwa negosiasi dalam A'panai' 

Leko' tidak hanya membahas aspek materi, tetapi juga menyentuh nilai-nilai sosial seperti 

status keluarga, hubungan kekeluargaan, dan kesiapan emosional kedua belah pihak. Ini 

memperkuat pemahaman bahwa proses adat tersebut memiliki nilai-nilai konseling yang 

berfokus pada keseimbangan sosial dan psikologis. Dengan demikian, konselor bisa 

mengambil pola negosiasi dalam A'panai' Leko' sebagai pendekatan alternatif untuk 

menyampaikan materi konseling yang berkaitan dengan manajemen konflik. 

Pengintegrasian nilai-nilai adat bisa membuat proses konseling lebih mudah diterima oleh 

masyarakat yang masih menghargai budaya lokal. 

 

Pembentukan Kepercayaan sebagai Pijakan Konseling Pranikah 

Kepercayaan adalah salah satu elemen utama dalam konseling pernikahan. Tradisi 

A'panai' Leko' mendukung terjadinya rasa kepercayaan melalui sikap terbuka, simbol 

keseriusan, dan penyediaan perdamaian sesuai adat. Kepercayaan ini berlaku tidak hanya 

untuk kedua calon mempelai saja, tetapi juga kepada keluarga besar mereka yang terlibat 

langsung dalam proses adat. Hasil wawancara dengan para pemuka masyarakat 

menunjukkan bahwa perempuan dalam keluarga seringkali mengevaluasi keadilan dari 

pihak laki-laki berdasarkan kesungguhan mereka dalam menyiapkan Leko' Ca'di dan Leko' 

Lompo. Ketika semua tahapan dilaksanakan sesuai dengan kesepakatan, rasa aman dan 

keyakinan terhadap komitmen dari pihak laki-laki menjadi lebih tinggi. Ini menjadi aspek 

emosional penting sebelum pernikahan dilangsungkan. 

Dalam konseling pra-pernikahan, membangun rasa saling percaya adalah langkah 

pertama untuk menciptakan komunikasi yang baik. Nilai-nilai kepercayaan yang terjalin 

dalam A'panai' Leko' dapat menjadi contoh yang jelas bagi konselor dalam menekankan arti 

penting keterbukaan, kejujuran, dan komitmen. Dengan mengambil contoh yang relevan 

dengan budaya pasangan, konselor bisa meningkatkan efektivitas isi konseling. 

Pengintegrasian nilai-nilai kepercayaan yang berlandaskan tradisi ini juga membantu 

pasangan untuk lebih siap menghadapi tantangan dalam rumah tangga. Ketika rasa percaya 



 
 

 

219 
 

antara kedua keluarga sudah terjalin sejak awal, risiko konflik dapat berkurang dan 

pasangan memperoleh dukungan sosial yang lebih solid. 

Secara umum, tradisi A'panai' Leko' menggambarkan bahwa masyarakat Bugis-

Makassar telah memiliki sistem internal untuk mempersiapkan pasangan sebelum 

menikah. Nilai-nilai budaya yang terdapat di dalamnya sejalan dengan konsep konseling 

sebelum menikah, seperti keterbukaan dialog, negosiasi, pemahaman tentang peran, dan 

penanaman rasa percaya. Konselor pernikahan bisa menggunakan tradisi ini sebagai 

pendekatan yang kontekstual dalam pelaksanaan layanan konseling. Dengan memahami 

kerangka adat yang dijalani oleh masyarakat, konselor dapat menyesuaikan cara intervensi 

agar lebih sesuai dengan nilai dan kepercayaan lokal. Ini menjadikan konseling lebih 

diterima dan lebih berhasil. 

Dalam masyarakat yang masih memegang teguh tradisi, penggabungan budaya dalam 

konseling sangat penting untuk memastikan kepekaan sosial. Tradisi A'panai' Leko' dapat 

dijadikan contoh bagaimana nilai-nilai lokal menciptakan ruang bagi komunikasi yang 

konstruktif, penyelesaian konflik, dan penjagaan hubungan emosional antar keluarga. 

Akhirnya, kesimpulan yang dapat diambil adalah bahwa konseling pernikahan tidak perlu 

dibatasi pada metode yang baku. Tradisi lokal seperti A'panai' Leko' dapat berfungsi 

sebagai tahap pra-konseling yang membantu memperkuat kesiapan pasangan sebelum 

menerima bantuan profesional. Dengan demikian, konselor bisa mengintegrasikan 

pendekatan modern dan tradisional untuk menghadirkan layanan yang lebih lengkap dan 

relevan. 

Tradisi A'panai' Leko' dalam pernikahan adat Bugis-Makassar bukan hanya proses adat, 

tetapi juga merupakan cara untuk mempertemukan dua keluarga untuk membangun 

komunikasi, menyampaikan keseriusan, serta membahas dan mencapai kesepakatan 

mengenai berbagai hal penting sebelum pernikahan berlangsung. Melalui tahapan A'panai' 

Leko' Ca'di hingga tahap lanjutan, keluarga saling menyampaikan harapan, membahas 

mahar dan aturan adat, serta mengukuhkan komitmen pasangan. Selain proses, tradisi ini 

juga kaya dengan pesan dan arti kultural, seperti yang tercermin pada penggunaan benang 

dan jarum, buah pala, kunyit, asam, dan garam setiap unsurnya mengandung nasehat 

tentang keseimbangan, ketahanan, kerja sama, dan kesiapan menghadapi dinamika rumah 

tangga. Hal ini menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memuat nilai-nilai budaya yang dalam 

dan menjadi pedoman hidup bagi pasangan yang akan menikah. 

Selain bernilai budaya, pembahasan menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memiliki 

hubungan yang kuat dengan prinsip konseling pranikah. Proses musyawarah, keterlibatan 

keluarga, ekspektasi ekspektasi, serta ruang untuk negosiasi menjadikan tradisi ini selaras 

dengan tujuan konseling, yaitu mempersiapkan pasangan secara emosional, sosial, dan 

psikologis sebelum memasuki pernikahan. Tradisi ini membantu kedua keluarga 

mengurangi potensi konflik, membangun kesepahaman, dan memperkuat ikatan sejak 

awal. Dengan demikian, A'panai' Leko' dapat dipahami sebagai pendekatan lokal yang tidak 

hanya sekedar menjaga kelestarian adat, tetapi juga berfungsi sebagai sarana edukasi dan 

penguatan hubungan, sehingga relevan dikembangkan sebagai model konseling berbasis 

kearifan lokal. Dengan demikian, tradisi ini tidak hanya menjaga kekayaan adat, tetapi bisa 

dimanfaatkan sebagai model konseling berbasis kearifan lokal. Sebagai saran, penelitian 

berikutnya dapat mengkaji pelaksanaan A'panai' Leko' di daerah lain untuk melihat 



 
 

 

220 
 

perbedaan praktiknya, serta mendorong konselor atau lembaga terkait untuk 

mengadaptasi nilai-nilai tradisi ini ke dalam layanan konseling pranikah agar lebih sesuai 

dengan budaya masyarakat. 

 

SIMPULAN 

Melalui penelitian diketahui bahwa tradisi Apanai’ Leko di Gowa tidak terbatas pada 

ritual-ritual tersebut saja, karena upacara pernikahan Bugis-Makasesar ini lebih dari 

sekedar sekedar ritual. Ini merupakan sistem nilai yang mencakup makna sosial, moral, dan 

spiritual. Tradisi ini terdiri dari dua fase utama, yaitu Leko' Ca'di dan Leko' Lompo, yang 

masing-masing mengandung simbol-simbol pemberian dengan arti yang mendalam. Setiap 

komponen, seperti songkolo, air gula, onde-onde, kue lapis, dan sunrang dalam Leko' 

Lompo, digunakan untuk menyampaikan doa, harapan, serta pelajaran hidup kepada 

pasangan calon pengantin. Di samping itu, A'panai' Leko' berfungsi penting sebagai wadah 

negosiasi antara kedua keluarga. Melalui proses ini, kedua pihak dapat menyampaikan 

keinginan, menyamakan harapan, dan membangun komunikasi yang sopan serta beretika 

sesuai dengan nilai siri' na pacce. Tradisi negosiasi ini menunjukkan bahwa masyarakat 

Bugis-Makassar melihat pernikahan sebagai penyatuan dua keluarga, bukan hanya dua 

individu, yang memerlukan pengertian, kerja sama, dan komitmen yang berkelanjutan. 

Dengan demikian, A'panai' Leko' mengandung nilai-nilai budaya yang mendalam, menjadi 

alat untuk membangun hubungan yang harmonis, memperkuat komunikasi antar keluarga, 

serta memberikan bekal moral untuk pasangan dalam menjalani kehidupan berumah 

tangga. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anwar. (2018). Etnografi Navigasi Bugis Karya Gene Ammarell : Sebuah Penelusuran 

Epistemologi Fenomenologi. Jurnal Emik, 1(1), 1–18. 

Arif Ainur Rofiq dkk. (2022). Efektivitas konseling perkawinan dengan dinamika kelompok 

dan teknik disensitisasi sistematis untuk menurunkan kecemasan calon pengantin. 

10(4), 589–598. 

Aswar dkk. (2023). Concept of counseling for indigenous Bugis culture from Kajaolaliddong 

thought. KONSELI : Jurnal Bimbingan Dan Konseling (E-Journal), 10(2), 131–142. 

https://doi.org/10.24042/kons.v10i2.15306 

Bana, M. (2023). Semiotic Analysis of Wedding Ceremony in Amarasi Kupang Regency. 

SPARKLE Journal of Language, Education and Culture, 2(1), 42–51. 

Busriyanti dkk. (2019). Ketahanan Keluarga Melalui Konseling Pranikah di Kabupaten 

Jember (Analisis Pendekatan Maqosid al-Syari’ah Jamal Al-Din Atiyah). In IAIN Jember. 

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI IAIN JEMBER. 

febria rhani. (2024). Symbolic Meaning in Marriage Traditional Services in Kampar Kiri Hulu 

District Kampar Regency. 12(2), 65–73. 

Imanda Riski Tri Buana. (2025). Integrasi Konseling Multibudaya dalam Eksplorasi Nilai 

Kearifan Lokal Budaya “Pappaseng” pada Suku Bugis. Tsaqofah, 5(4), 2984–2995. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6069 

IRMAWATI. (2019). ACARA PERNIKAHAN. SKRIPSI, 16. 

K., Manugeren, et.al (2021). Symbolic Meanings of Tepak Sirih in Malay Ethnic Weddings 



 
 

 

221 
 

Conducted at Desa Mahato Kecamatan Tambusai Utara Kabupaten Rokan Hulu 

Provinsi Riau. KnE Social Sciences, 2021, 377–387. 

https://doi.org/10.18502/kss.v5i4.8697 

Iskandar, A. (2022). Tinjauan Hukum Islam terhadap Uang Panai’ dalam Tradisi Pernikahan 

Suku Bugis-Makassar. Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam, 3(1), 81–99. 

https://doi.org/10.36701/bustanul.v4i2.935.PENDAHULUAN 

Jumrah Rauf. (2025). Dampak Psikologis Calon Pengantin Terhadap Penentuan Besaran 

Uang Panai Dalam Pernikahan Adat Suku Bugis Di Kelurahan Palanro Kecamatan 

Mallusetasi [Nstitut Agama Islam Negeri Parepare]. In Sustainability (Switzerland). 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2

008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PE

MBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Khamimiya, A. dkk. (2023). Makna Simbolik Makanan dalam Manggulan Nyambung Tuwuh 

Tradisi Manten di Desa Betak. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 25(02), 271–

282. 

Magfirah, S. (2016). Siri’Napacce Dalam Suku Makassar Perspektif Al-Qur’an dan Hadis. 

Jurnal Kajian Imu Al-Hadist, 7(2), 158–170. 

Maharti, H. M., & Mansoer, W. W. (2018). Hubungan Antara Kepuasan Pernikahan, 

Komitmen Beragama, Dan Komitmen Pernikahan Di Indonesia. JKKP (Jurnal 

Kesejahteraan Keluarga Dan Pendidikan), 5(1), 70–81. 

https://doi.org/10.21009/jkkp.051.07 

Mahendra, M. Y., & Hasanah, R. U. (2023). Etnomatematika terhadap Proses Pembuatan Kue 

Lapis Pelangi. Euclid, 10(2), 406. https://doi.org/10.33603/e.v10i2.8576 

Nurhikmah, N. dkk (2025). (2025). Antara Mahar dan Uang Panai: Studi Perbandingan 

Hukum Keluarga Islam dan Hukum Adat dalam Tradisi Perkawinan di Sulawesi 

Selatan. Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 2(1), 24–35. 

Nurjaya dkk. (2024). Nilai Kearifan Lokal Dalam Bimbingan Perkawinan. Journal of Science 

and Social Research, 7(3), 916–922. 

Rahmadina, A., & Yunus, Y. (2024). Symbolic Value and Social Function of Panai Money in 

Bugis Wedding Rituals. Journal of Islamic Studies and Civilization, 2(2), 167–180. 

https://doi.org/10.61680/jisc.v2i2.37 

Sari, I. J., Syafira, R., Zakkiya, Y. H., Ambarsari, R., & Saputra, O. (2024). Ethnophysics of 

Klepon: Exploring Physics Concepts in Traditional Pasuruan Snack. International 

Journal of Research and Community Empowerment, 2(2), 48–55. 

https://doi.org/10.58706/ijorce.v2n2.p48-55 

Sri Wahyuni. (2023). Integrasi Budaya Lokal Dan Budaya Islam Dalam Tradisi Mabbaca-Baca 

Di Desa Barania Kecamatan Sinjai Barat Kabupaten Sinjai [UIN ALAUDDIN 

MAKASSAR]. Epositori.Uin-Alauddin.Ac.Id/27288/1/40200119070 SRI WAHYUNI.Pd 

subagio,  muh. (2023). tradisi a’panai leko’ dalam acaranpernikahan didesa lentu kecamatan 

bontoramba kabupaten jeneponto. UIN Alauddin Makassar. 

 

 

 


