<% at tawasul -

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
P-ISSN 2809-6932 E-ISSN 2809-4735

Volume 4 Nomor 2 Agustus 2025 https://jurnal.iugibogor.ac.id

"A'PANAI' LEKO' SEBAGAI MEDIA NEGOSIASI DAN PENGUATAN
KEPERCAYAAN KELUARGA DALAM KONSELING PERNIKAHAN DI KABUPATEN
GOWA"

Nana Khaerana
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
nanakhaerana46@gmail.com

ABSTRAK

Tradisi A'panai' Leko' adalah serangkaian kegiatan budaya yang berasal dari masyarakat Bugis-
Makassar, yang berfungsi sebagai langkah awal dalam pertunangan dan memiliki peran sebagai
sarana komunikasi antara dua keluarga. Hal ini sangat penting karena membantu membuat suatu
hubungan menjadi lebih serius, membantu membangun kepercayaan, dan menciptakan pemahaman
sebelum upacara pernikahan. Masalah utama dalam penelitian ini adalah kurangnya pemahaman
tentang pentingnya A'panai' Leko' sebagai salah satu pendekatan konseling pra-nikah yang dapat
membantu pasangan mempersiapkan kehidupan mereka dalam rumah tangga dengan lebih matang.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi sosial, nilai komunikasi, serta potensi integrasi
A'panai’' Leko' dalam praktik bimbingan pra-nikah modern. Metode yang digunakan dalam penelitian
ini adalah deskriptif kualitatif, dengan melakukan wawancara mendalam terhadap tokoh adat,
pasangan yang telah menjalani A'panai’ Leko', serta konselor keluarga. Data yang diperoleh dianalisis
dengan cara reduksi, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Temuan dari penelitian ini
menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memberikan kontribusi yang signifikan dalam membentuk
komitmen, kejelasan peran, dan kesiapan emosional pasangan. Selain itu, nilai-nilai yang terdapat
dalam tahap-tahap A'panai’ Leko', seperti musyawarah, kejujuran, dan kesepakatan bersama, selaras
dengan prinsip-prinsip konseling keluarga. penelitian ini menekankan bahwa A'panai' Leko' tidak
hanya sekadar ritual adat, tetapi juga memiliki nilai strategis sebagai pendekatan penyuluhan pra-
nikah yang didasarkan pada kearifan lokal. Penggabungan tradisi ini dalam praktik bimbingan
modern dapat memperkuat ketahanan keluarga dan mengurangi kemungkinan terjadinya konflik
dalam pernikahan

Kata kunci: A’panai’ Leko’, tradisi pernikahan, simbol adat, konseling pranikah, komunikasi keluarga

ABSTRACT
The A'panai’ Leko' tradition is a series of cultural activities originating from the Bugis-Makassar
community, which serves as the first step in engagement and has a role as a means of communication
between two families. This is very important because it helps make a relationship more serious, helps
build trust, and creates understanding before the wedding ceremony. The main problem in this study is
the lack of understanding of the importance of A'panai’ Leko' as one of the pre-marital counseling
approaches that can help couples prepare their life in the household more maturely. This study aims to
analyze the social function, communication value, and the potential integration of A'panai’ Leko' in
modern pre-marital counseling practices. The method used in this study was descriptive qualitative, by
conducting in-depth interviews with traditional leaders, couples who had undergone A'panai’ Leko', and
family counselors. The data obtained were analyzed through data reduction, data presentation, and
drawing conclusions. The findings of this study indicate that A'panai’ Leko' makes a significant
contribution to forming commitment, role clarity, and emotional readiness of couples. In addition, the
values contained in the stages of A'panai’ Leko', such as deliberation, honesty, and mutual agreement,
are in line with the principles of family counseling. This study confirms that A'panai’ Leko'is not merely
a traditional ritual, but also has strategic value as a premarital counseling approach based on local
wisdom. Integrating this tradition into modern counseling practices can strengthen family resilience
and reduce the likelihood of conflict in marriage
Keywords:
A’panai’ Leko’, wedding traditions, traditional symbols, premarital counseling, family communication

203


https://jurnal.iuqibogor.ac.id/

PENDAHULUAN

Pernikahan merupakan bagian penting dalam kehidupan manusia karena melalui
ikatan ini terbentuk keluarga sebagai kelompok dasar yang menopangkeberlangsungan
masyarakat. Keharmonisan hubungan suami-istri tidak hanya berpengaruh pada kondisi
emosional pasangan, tetapi juga berdampak pada kualitas kehidupan keluarga,
kesejahteraan anak, dan hubungan sosial di sekitarnya. Sejumlah penelitian menunjukkan
bahwa konseling pernikahan mampu menurunkan kecemasan pada pasangan,
memperbaiki pola komunikasi, serta mengurangi konflik rumah tangga, sehingga
membantu menciptakan keluarga yang lebih harmonis (Arif Ainur Rofiq et.al, 022).
konseling pernikahan terutama yang dilakukan sebelum pasangan menikah memiliki peran
penting sebagai langkah pencegahan. Sebuah penelitian di Kabupaten Jember menunjukkan
bahwa konseling pranikah yang menggunakan pendekatan magqasid al-syari'ah mampu
memperkuat ketahanan keluarga dan menurunkan risiko pernikahan. Temuan ini
menegaskan bahwa konseling tidak hanya berfungsi menangani permasalahan yang
muncul, tetapi juga membantu mempersiapkan pasangan agar lebih siap menghadapi
dinamika kehidupan rumah tangga ke depan (Busriyanti et al., 019)

Berbagai budaya memiliki pendekatan berbeda terhadap konseling pernikahan, yang
penting di berbagai komunitas. Kearifan lokal menjadi sumber daya sosial yang kuat dalam
mendukung proses konseling, karena seringkali nilai-nilai tradisional terjalin dalam
kehidupan pasangan dan keluarganya. Nilai-nilai kearifan lokal bisa diterapkan dalam
konseling pernikahan agar konseling tersebut sesuai dengan konteks sosial budaya klien.
Nilai-nilai kearifan lokal dalam bimbingan perkawinan dapat menurunkan tingkat
perceraian melalui pendekatan sosiokultural (Nurjaya et al, 024). Dalam perspektif
tradisional, pernikahan dijalankan melalui rangkaian ritual adat yang menegaskan status
sosial, moral, dan spiritual para pihak yang terlibat. Prosesi seperti A'panai’ Leko' bukan
hanya simbol peminangan, tetapi juga manifestasi akulturasi antara adat lokal dan nilai
Islam misalnya lewat mahar, pembacaan Al-Qur'an, dan pengakuan akad sebagai bagian
integral dari ritual adat tersebut (subagio, 023).

Dalam kehidupan sosial manusia, tradisi dapat dilihat sebagai aset budaya yang
diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya, mencakup nilai-nilai, kebiasaan,
ritual, dan simbol-simbol yang tetap dijaga relevansinya di masyarakat saat ini. Tradisi
bukan hanya sekedar kebiasaan lama, tetapi juga mencerminkan identitas bersama dan arti
sejarah yang terus hidup dalam praktik sehari-hari. Sebagai contoh, tradisi sosial A'panai’
Leko' dalam budaya Bugis-Makassar memperlihatkan bagaimana warisan nenek moyang
dijaga melalui prosesi simbolis seperti sirih pinang yang secara politik dan sosial
menyampaikan niat untuk meminang serta menegaskan komitmen sebelum pernikahan
resmi.(Irmawati, 019). Dalam praktik A'panai' Leko', tampak adanya perpaduan harmonis
antara nilai adat dan ajaran Islam. Unsur-unsur syariat seperti pemberian mabhar,
pelaksanaan akad nikah, hingga prosesi pakanre tamma’' yang menandai penutupan
pembacaan Al-Qur'an, dipadukan dengan tradisi lokal seperti pakkio' bunting yaitu
menyampaikan undangan kepada keluarga mempelai. Integrasi ini menampilkan bahwa
adat dan agama tidak berjalan saling bertentangan, tetapi justru saling melengkapi melalui
rangkaian ritual yang sarat makna (subagio, 023). Di tempat lain, hubungan A'panai’ Leko'
dengan konseling budaya sangat erat dalam hal mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam

204



hasil layanan konseling. Dalam tulisan mengenai konseling multibudaya, sangat penting
untuk memahami cara menggunakan nilai-nilai setempat sebagai "bahasa konseling" agar
metode terapi menjadi relevan dan diterima dengan baik oleh klien.(Imanda Riski Tri
Buana, 025)

Studi mengenai konseling dari sudut pandang budaya Bugis kini mulai banyak
muncul. Contohnya mengusulkan "gagasan counseling untuk budaya Bugis" yang diambil
dari pemikiran Kajaolaliddong, yaitu suatu kerangka pemahaman psikologis yang sangat
lokal dan sesuai untuk diterapkan dalam proses bimbingan dan counseling bagi masyarakat
Bugis.(Aswar et al., 023). Mempelajari tradisi A'panai' Leko' penting dalam konseling
pernikahan. Dengan memahami tradisi ini, kita bisa menghargai nilai-nilai adat yang baik
dan menerapkannya dalam proses pernikahan. Selain itu, konselor juga bisa menyesuaikan
cara bimbingannya agar lebih cocok dengan budaya setempat. Pendekatan seperti ini
membuat konseling pranikah lebih efektif, membantu mencegah konflik, dan memperkuat
hubungan keluarga sesuai budaya yang ada. Penelitian mengenai peran A'panai' Leko'
sebagai bentuk konseling berbasis budaya menjadi sangat penting untuk menjaga stabilitas
pernikahan dalam masyarakat Bugis-Makassar dikabupaten gowa. Melalui penelitian ini,
penulis ingin menunjukkan bahwa tradisi adat tidak hanya sebatas rangkaian upacara,
tetapi juga berfungsi sebagai sarana sosial untuk berkomunikasi, menyelesaikan
perbedaan, dan membangun hubungan yang harmonis antar generasi serta antar keluarga.

Selain itu, penelitian ini bertujuan memahami bagaimana A'panai' Leko' berperan
sebagai negosiasi strategi antara kedua keluarga. Dalam proses ini biasanya terjadi
pembicaraan tentang jumlah uang panai, penentuan tanggal pernikahan, serta persiapan
erang-erang yang harus dipenuhi. Negosiasi tersebut tidak hanya menyangkut persoalan
ekonomi, tetapi juga mengandung makna budaya dan simbolik yang menegaskan nilai
kehormatan, kesepakatan bersama, dan semangat musyawarah berdasarkan adat yang
telah diwariskan. Dengan meneliti dinamika tawar-menawar, konsesi, dan penyesuaian
yang muncul dalam A'panai' Leko', penelitian ini akan menunjukkan bagaimana tradisi adat
dapat berfungsi sebagai alat untuk musyawarah dan diplomasi antar keluarga, sambil
memperkuat solidaritas di antara pihak-pihak yang terlibat. Kajian ini sangat penting
karena penelitian tentang negosiasi uang panai, seperti yang terjadi dalam konteks Bugis,
menunjukkan bahwa negosiasi tersebut berkaitan erat dengan faktor psikologis dan status
sosial dalam keluarga(Jumrah Rauf, 025). Penulis memahami bahwa konseling pernikahan
dan tradisi A'panai' Leko' sama-sama memiliki peran penting dalam menjaga kekuatan
keluarga Bugis-Makassar. Konseling modern membantu pasangan memperbaiki hubungan
dan mempersiapkan diri menghadapi kehidupan rumah tangga, sementara A'panai' Leko'
berfungsi sebagai praktik adat yang mempererat hubungan kedua keluarga melalui proses
negosiasi dan musyawarah yang penuh makna. Perpaduan kedua pendekatan ini
menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat menyuburkan proses pendampingan pernikahan
sehingga lebih sesuai dengan budaya setempat. Oleh karena itu, mengkaji A'panai’ Leko'
sebagai bagian dari konseling berbasis budaya penting untuk melihat bagaimana tradisi
adat dapat mendukung stabilitas pernikahan sekaligus menjaga warisan budaya Bugis-
Makassar.

Sebagai penulis memandang bahwa tradisi A'panai' Leko' memiliki dinamika sosial
yang belum baanyak dikaji secara mendalam, terutama terkait fungsi-fungsi sosialnya

205



dalam proses pernikahan adat Bugis-Makassar. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan
untuk menjawab beberapa pertanyaan penting, yaitu bagaimana proses A'panai' Leko'
dilaksanakan dalam konteks masyarakat Kabupaten Gowa, bagaimana tradisi tersebut
digunakan sebagai ruang negosiasi antara dua keluarga, serta bagaimana proses ini
berkontribusi dalam membangun dan memperkuat kepercayaan keluarga sebelum
pernikahan berlangsung. Rumusan masalah ini menjadi dasar untuk memahami bukan
hanya bentuk ritualnya, tetapi juga nilai-nilai relasional yang bekerja di baliknya. Sejalan
dengan rumusan masalah tersebut, penelitian ini memiliki tujuan utama untuk memberikan
gambaran yang utuh mengenai pelaksanaan A'panai' Leko', terutama terkait tahapan-
tahapan penting yang menyusun tradisi tersebut. Selain itu, penelitian ini berusaha
menganalisis bagaimana A'panai' Leko' berperan sebagai arena negosiasi, tempat keluarga
kedua belah pihak menyepakati berbagai hal yang berkaitan dengan pernikahan. Penelitian
ini juga diarahkan untuk mengidentifikasi bagaimana tradisi ini berfungsi dalam
memperkuat kepercayaan keluarga, sehingga dapat dipahami sebagai salah satu bentuk
konseling pranikah berbasis budaya lokal. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan
mampu memberikan kontribusi teoritis dan praktis terkait hubungan adat dan konseling
pernikahan. Penulis akan terlibat langsung dalam proses adat dengan melakukan observasi
partisipatif, mencatat setiap tahapan ritual, simbol yang digunakan, serta interaksi antara
pasangan, keluarga, dan masyarakat. Pendekatan ini membantu penulis memahami praktik
adat dari dalam, sesuai dengan cara kerja etnografi yang menekankan pentingnya melihat
budaya melalui pengalaman langsung. Dengan berada di lapangan dan menyaksikan
prosesnya secara langsung, penulis dapat menangkap makna dan dinamika adat Bugis-
Makassar secara lebih utuh dan sesuai dengan perspektif masyarakat setempat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan dua pendekatan, yaitu etnografi
dan fenomenologi. Pendekatan etnografi memberikan kesempatan bagi penulis untuk
memahami praktik budaya dari tradisi pernikahan Bugis-Makassar dalam konteks yang
lebih mendalam melalui keterlibatan langsung di lapangan,sedangkan pendekatan
fenomenologi digunakan untuk menggali makna pribadi yang terkait dengan pengalaman
para informan, termasuk pasangan pengantin dan anggota keluarga mereka Anwar,(2018).
Gabungan kedua pendekatan ini sangat penting untuk mengungkap kompleksitas sosial dan
budaya beserta nilai-nilai lokal dalam tradisi adat, sehingga penelitian ini mampu
menggambarkan baik struktur ritual maupun pandangan pribadi.

Penelitian ini dilakukan di wilayah masyarakat Bugis-Makassar di Kabupaten Gowa,
Sulawesi Selatan, yang masih memelihara tradisi pernikahan adat seperti A'panai’' Leko'
(Leko' Ca'di dan Leko' Lompo). Dalam proses penelitian, penulis akan melakukan observasi
partisipatif dengan mengikuti langsung proses adat, simbol yang digunakan, serta interaksi
pasangan antara, keluarga, dan masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan penulis
memahami praktik adat dari dalam, sesuai dengan prinsip etnografi yang menekankan
pentingnya pengalaman langsung sebagai cara utama untuk mengkaji budaya dan
menangkap makna yang hidup dalam masyarakat. Subjek dari penelitian ini meliputi
anggota keluarga yang terlibat, serta masyarakat sekitar informan dipilih dengan metode
purposive sampling untuk mendapatkan beragam pandangan dari mereka yang sangat

206



menjalankan adat hingga yang mungkin lebih cenderung pada perubahan modern.
Wawancara mendalam akan dilakukan dengan setiap kelompok informan untuk menggali
pengalaman, motif, dan makna yang mereka hubungkan dengan tradisi pernikahan. Selain
itu, observasi selama proses adat akan menambah data lisan dengan catatan lapangan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
DESKRIPSI TRADISI A’'PANAI LEKO’ DIGOWA

Di kutip bahwa ritual ini merupakan rangkaian adat yang fokus pada penyerahan erang-
erang serta proses negosiasi antara kedua keluarga. A'panai' Leko' dilakukan dalam dua
tahap. Tahap pertama disebut A'panai' Leko' Ca'di, yaitu proses awal pertunangan yang
ditandai dengan pembawaan seserahan oleh pihak calon mempelai laki-laki. Setelah itu,
proses dilanjutkan ke tahap berikutnya, yaitu Leko' Lompo sebagai lanjutan dari
kesepakatan awal antara kedua keluarga (subagio, 023). Pelaksanaan tradisi A’panai Leko’
di desa panakkukang, kabupaten gowa, yang menampilkan bagaimana masyarakat
Makassar yang menempatkan nilai budaya dalaam proses pernikahan. Berdasarkan
wawancara dengan beberapa narasumber, tahapan prosesi ini dimulai dari leko’ca’di, yaitu
tahap pembuka yang menunnjukkan keseriusan keluarga laki-laki untuk melanjutkan
rencana pernikahan. pada tahap awal ini, menununjukkan keseriusan keluarga laki-laki
untuk melanjutkan rencana pernikahan. Pada tahap awal ini, keluarga tidak membawa
seserahan dalam jumlah besar, melainkan hanya bebeberapa item simbolik sebagai bentuk
pammula atau permulaan yang menunjukkan niat baik.

Makna A’panai leko’ ca’di

Dari keterangan H.N(orangtua pengantin) pada 10 November 025, Leko' Ca'di biasanya
berisi songkolo, air gula, kue onde-onde, kue lapis, dan sejumlah uang panai'. Beliau
menjelaskan bahwa meski sederhana, setiap unsur memiliki makna tersendiri. Adapun isi
dan makna a’panai leko ca’di yaitu:

Songkolo

Menurut referensi dari jurnal yang dikutip bahwa, Songkolo atau sokko merupakan
kuliner warisan dari Bugis-Makassar yang terbuat dari beras ketan yang dimasak dengan
santan. Biasanya, hidangan ini disajikan bersama kelapa yang sudah disangrai dan sering
ditambah dengan lauk seperti ikan asin atau telur asin. Songkolo tidak hanya berfungsi
sebagai makanan sehari-hari atau cemilan untuk begadang, tetapi juga memiliki makna
penting dalam budaya lokal. Hidangan ini melambangkan kebersamaan dan persatuan,
sehingga sering dihidangkan dalam berbagai acara tradisional dan kegiatan sosial
masyarakat Bugis-Makassar (Sri Wahyuni, 023). H.N menjelaskan bahwa songkolo dalam
prosesi Leko Ca’di dipahami sebagai simbol keteguhan niat dan kesiapan keluarga calon
mempelai laki-laki untuk melanjutkan hubungan ke tahap yang lebih serius. Menurut H.N,
makanan pokok ini menggambarkan harapan agar pasangan memiliki keteguhan hati dalam
membangun rumah tangga, sama kukuhnya dengan tekstur songkolo itu sendiri.

Berdasarkan sumber jurnal dan keterangan dari narasumber, dapat disimpulkan bahwa
songkolo bukan hanya makanan biasa, tetapi memiliki peran penting dalam budaya Bugis-
Makassar. Pada prosesi Leko Ca’di, songkolo dipandang sebagai tanda kesungguhan dan

207



kesiapan keluarga calon pengantin laki-laki untuk melangkah ke jenjang pernikahan. Makna
ini sejalan dengan nilai budaya yang lebih luas, di mana songkolo dianggap sebagai simbol
kebersamaan, persatuan, dan kekuatan hubungan. Karena itu, makanan ini menjadi wujud
harapan agar pasangan dapat membangun rumah tangga yang kokoh, sesuai dengan nilai-
nilai adat yang diwariskan.

Air gula

H.N mengatakan bahwa: “Kalau air gula yang dibawa sama kelapa itu, artinya supaya
hubungan dua calon pengantin tetap manis dan rukun. Orang bilang te'ne. Meski cuma air
gula, tapi artinya besar, karena itu jadi lambang supaya rumah tangganya nanti tetap manis
terus dan panjang umurnya.” Makanan tradisional yang disajikan dalam upacara sering
dipahami sebagai sarana memperkuat ikatan sosial dan harapan bersama antar keluarga.
Contohnya, dalam tradisi adat masyarakat Betak di Tulungagung, para peneliti menemukan
bahwa hidangan dalam ritual pernikahan membawa makna simbolik menyampaikan nilai
kebersamaan, rasa persatuan, dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang
harmonis.(Khamimiya, 023).

Dari penjelasan narasumber dan temuan penelitian tersebut, penulis melihat bahwa
penggunaan air gula dan kelapa dalam proses adat bukan sekedar pelengkap tradisi, tetapi
merupakan cara masyarakat menyampaikan harapan baik kepada kedua mempelai. Simbol
manis, rukun, yang tersirat di dalamnya menunjukkan bahwa setiap unsur adat memiliki
pesan moral yang ingin diwariskan. Hal ini memperkuat pandangan penulis bahwa tradisi
Bugis-Makassar mengajarkan pentingnya membangun rumah tangga yang penuh
kehangatan, saling menghargai, dan menjaga hubungan tetap harmonis sejak awal
pernikahan. Dengan memahami makna ini, kita dapat melihat bahwa adat bukan hanya
warisan budaya, tetapi juga merupakan bentuk nasehat yang hidup dan terus diterapkan
dalam masyarakat.

Onde-onde atau umba-umba

Onde-onde adalah kue tradisional yang dikenal luas di Indonesia dibuat dari bahan dasar
seperti tepung beras ketan atau tepung beras, gula merah, dan kelapa (atau dalam varian
tertentu dilapisi wijen). Dalam versi budaya Bugis-Makassar, onde-onde sering muncul
dalam upacara adat dan syukuran. Sumber dari budaya lokal menyebut bahwa gula merah
melambangkan kebahagiaan atau rasa suka, tepung beras melambangkan kekuatan, dan
kelapa melambangkan kenikmatan sehingga keseluruhan onde-onde diyakini memiliki
makna simbolis yang mendalam (Sari et al., 024).

H. N menyampaikan bahwa bagi mereka, onde-onde bukan sekedar makanan melainkan
sebuah doa dan harapan. “Onde-onde itu bagi kami simbol rezeki yang terus mengalir,” ujar
H.N. Biji wijen yang menempel pada onde-onde menurut H.N menggambarkan harapan
bahwa keberkahan dan pelaporan selalu menyertai pasangan pengantin. Baginya, setiap
butir wijen itu mencerminkan doa agar kehidupan keluarga kelak dipenuhi rezeki dan
kesejahteraan yang tak putus asa.

Dari pemahaman budaya dan penuturan H.N, penulis melihat bahwa onde-onde
berperan lebih dari sekedar sajian kuliner tetapi menjadi penyampai makna dan harapan
doa, dan kerinduan hidup bersama dalam sebuah pernikahan. Dalam konteks adat Bugis-

208



Makassar, pemberian onde-onde di momen bahagia menunjukkan nilai kebersamaan,
perhatian, dan harapan baik terhadap masa depan keluarga. Menurut penulis tradisi ini
menunjukkan bagaimana makanan tradisional bisa menjadi jembatan antara budaya,
spiritualitas, dan nilai sosial.

Kue lapis

Kue lapis merupakan salah satu jajanan tradisional yang hadir dalam beragam bentuk
dan warna, sehingga penyebutannya pun bisa berbeda-beda di tiap daerah. Meskipun kini
sangat dikenal sebagai kue nusantara, asal-usulnya sebenarnya berkaitan dengan
masyarakat Belanda yang dulu membuatnya dengan menggunakan berbagai rempah khas
Indonesia. Dalam bahasa Belanda, kue lapis disebut spekkoek , yang secara harfiah berarti
kue berlapis-lapis dengan tekstur yang kaya dan didinginkan(Mahendra & Hasanah,2023)
Berdasarkan penjelasan narasumber HN, penulis melihat bahwa kue lapis dalam prosesi
adat dimaknai sebagai lambang rezeki yang datang bertahap namun tidak pernah berhenti.
HN mengatakan bahwa banyaknya lapisan dalam kue tersebut menggambarkan harapan
agar kehidupan pasangan kelak dipenuhi keberkahan yang terus bertambah dari waktu ke
waktu. Dari wawancara tersebut, penulis menyimpulkan bahwa kue lapis bukan sekadar
makanan pelengkap, tetapi menjadi simbol doa agar rumah tangga pasangan selalu berada
dalam kecukupan, kemudahan, serta rezeki yang berlapis-lapis sebagaimana bentuk
kuenya.

Uang panai

Dalam tradisi Bugis-Makassar, uang panai dan mahar memiliki fungsi yang berbeda
meskipun keduanya sama-sama terlibat dalam prosesi pernikahan. Mahar merupakan
pemberian wajib dari pihak laki-laki kepada calon istri sebagai hak penuh perempuan, dan
menjadi bagian dari rukun nikah dalam hukum Islam (Nurhikmah, 2025). Sementara itu,
uang panai adalah biaya adat yang diserahkan kepada keluarga perempuan untuk
membantu pembiayaan pesta pernikahan, sekaligus menjadi simbol penghargaan,
kehormatan, serta kemampuan ekonomi mempelai laki-laki dalam memenuhi tuntutan
sosial budaya (Iskandar, 2022). Menurut penjelasan narasumber HN, uang panai' dalam
prosesi Leko Ca'dipahami sebagai bentuk penghormatan dari pihak laki-laki kepada
keluargaperempuan. HN menjelaskan bahwa uang panai' bukan sekedar syarat adat, tetapi
menjadi tanda bahwa pihak laki-laki benar-benar serius dan siap melangkah ke jenjang
pernikahan. Ia juga menegaskan bahwa uang panai' menggambarkan nilai siri' na pacce,
karena melalui pemberian ini keluarga laki-laki menunjukkan kemampuan, kesungguhan,
dan kesiapan mereka untuk membangun rumah tangga yang terhormat dan bertanggung
jawab.

Makna A’panai leko’ lompo

Memasuki tahapan Leko' Lompo, prosesi berubah menjadi lebih besar dan lebih sakral.
Leko' Lompo berisi kelengkapan seserahan yang lebih lengkap, termasuk berbagai jenis
kue, erang-erang, serta pagadu yang dibungkus kain putih. Berdasarkan penuturan
D.S(anrong bunting) pada wawancara 1 November, kain putih yang membalut pagadu
melambangkan kesucian, sehingga hanya anak-anak yang diperbolehkan membawanya. Hal

209



ini dimaksudkan agar simbol kesucian tetap terjaga sebelum akad nikah berlangsung,
karena Leko' Lompo hanya boleh dibuka sebelum akad.

Menurut A.D, (orangtua pengantin) yang memberikan keterangan pada 10 November,
Leko' Lompo tidak hanya berisi makanan dan kue lengkap, tetapi juga berbagai
perlengkapan adat yang telah ditentukan sejak dahulu. Seserahan yang disusun
berdempetan sebagai lambang bahwa hubungan antara dua keluarga tidak tercerai-berai,
dan tetap dalam satu ikatan kekeluargaan. Ia juga menyebut penyusunan 11 leko ke kiri dan
11 ke kanan sebagai makna “satu-satu” atau kesetiaan antara suami dan istri yang kelak
membangun rumah tangga bersama.

Isi utama Leko' Lompo adalah sunrang, yaitu paket simbolik yang memuat benda-benda
bermakna doa. D.S menjelaskan bahwa sunrang terdiri atas daun sirih, benang dan jarum,
lilin merah dua batang, kapur sirih (palleo), bihun, gula merah, kelapa, asam dan garam,
buah pala, kunyit besar, buah rampo atau pinang, serta uang 7 riyal. Setiap elemen tidak
dapat dipisahkan satu sama lain, bahkan sunrang harus diberikan oleh kedua calon
pengantin secara bersamaan dan tidak boleh dipermainkan, sebagai simbol kesatuan dan
komitmen. Adapun isi dan makna leko’ lompo yaitu:

Daun Sirih / Leko Siri’

Dari penjelasan anrong bunting Makna simbolik dari daun sirih atau leko siri' menjadi
dasar yang tidak mungkin ditinggalkan. D.S menjelaskan bahwa sirih melambangkan siri'
na pacce, martabat, dan menjaga harga diri keluarga. penulis menyimpulkan bahwa daun
sirih adalah inti dari seluruh makna sunrang. Sirih merepresentasikan siri’ na pacce,
kehormatan, serta kesantunan antara dua keluarga. Sirih menjadi “pembawa martabat”,
sehingga kehadirannya adalah doa agar pasangan menjaga kehormatan dalam rumah
tangga dan kehidupan.

Siri' na pacce merupakan nilai hidup yang sangat penting bagi masyarakat Bugis-
Makassar, karena di dalamnya terkandung ajaran tentang bagaimana seseorang menjaga
harga dirinya sekaligus peduli terhadap orang lain. Siri dipahami sebagai prinsip untuk
tetap khawatir, tidak mempermalukan diri sendiri maupun keluarga, sementara pacce
menggambarkan rasa empati, kepedulian, dan solidaritas yang mendorong seseorang untuk
membantu dan berdiri bersama komunitasnya. Beberapa penelitian menjelaskan bahwa
kedua nilai ini tidak bisa dipisahkan, sebab siri' tanpa pacce hanya menjadi gengsi kosong,
dan pacce tanpa siri' kehilangan arah moralnya(Magfirah,2016).

Benang dan jarum

Menurut keterangan DS (Anrong Bunting) dalam wawancara, benang dan jarum dalam
sunrang pada Leko Lompo melambangkan yang kuat antara calon pasangan. DS
menjelaskan bahwa sebagaimana benang dan jarum tidak dapat berfungsi secara terpisah,
demikian pula suami dan istri diharapkan untuk selalu saling melengkapi, saling menjaga,
serta mampu memperbaiki hubungan ketika muncul permasalahan. DS kemudian
menegaskan bahwa makna utama simbol ini adalah kesatuan yang kokoh dan tidak mudah
terputus.

Dalam konteks pernikahan, komitmen dan kepuasan pernikahan saling berkaitan ketika
pasangan benar-benar berkomitmen, mereka cenderung mempertahankan kesatuan, saling

210



menjaga dan melengkapi, bahkan di tengah tantangan. Misalnya dalam penelitian
Hubungan antara Kepuasan Pernikahan, Komitmen Beragama, dan Komitmen Pernikahan
di Indonesia ditemukan bahwa komitmen pernikahan memiliki korelasi yang signifikan
dengan kepuasan pernikahan, menunjukkan bahwa tingkat kekokohan dan kelangsungan
komitmen menjadi fondasi penting bagi stabilitas dan kebahagiaan pernikahan(Maharti &
Mansoer, 2018).

Dua Lilin Merah

Berdasarkan keterangan dari DS selaku anrong bunting, DS juga menjelaskan bahwa
dua lilin berwarna merah dimaknai sebagai simbol cahaya dalam kehidupan rumah tangga.
DS menuturkan bahwa warna merah mewakili kekuatan dan keberanian, sehingga lilin
tersebut menjadi harapan agar pasangan suami-istri dapat saling membimbing, serta
menjaga kehangatan dalam perjalanan hidup bersama.

Palleo (Kapur Sirih)

Berdasarkan penjelasan DS (anrong bunting) dalam wawancara, palleo dipahami
sebagai tanda ketegasan dan kejelasan komitmen dalam adat pernikahan. Beliau menyebut
bahwa kapur sirih sering digunakan dalam berbagai proses adat sebagai elemen yang
memperkuat makna simbolik. DS menambahkan bahwa dalam konteks perkawinan, palleo
dimaknai sebagai doa dan harapan agar pasangan mampu menjaga keteguhan, menjaga
kesatuan rumah tangga, serta mengambil keputusan secara jelas dan bertanggung jawab.

Bihun / Lassa’

Dalam wawancara penulis menyimpulkan bahwa bihun yang panjang dan padat
menggambarkan rezeki yang terus datang. Bihun menjadi doa agar keberkahan pasangan
selalu berkelanjutan hari ini ada, besok ada, dan tidak terputus sepanjang perjalanan rumah
tangga.

Asam dan garam

Menurut penelitian “Makna Simbolis dalam Upacara Adat Perkawinan di Kecamatan
Kampar Kiri Hulu,” berbagai prosesi dalam pernikahan adat memiliki simbol-simbol yang
menggambarkan nilai-nilai penting dalam kehidupan berumah tangga. Simbol tersebut
bukan sekedar ritual tanpa makna, tetapi berfungsi sebagai pengingat bahwa pernikahan
menuntut tanggung jawab, kerja sama, dan kesiapan menghadapi berbagai situasi. Melalui
rangkaian adat ini, masyarakat ingin menanamkan pemahaman kepada pasangan bahwa
kehidupan pernikahan tidak selalu berjalan mulus; akan ada tantangan yang harus dihadapi
bersama, bukan hanya momen bahagia(febria rhani,2024).

Sejalan dengan makna tersebut, menurut penjelasan D.S (anrong bunting) dalam
wawancara, asam dan garam turut dimaknai sebagai gambaran bahwa rumah tangga akan
dilalui dengan berbagai rasa ada suka, ada duka; ada masa manis, namun ada pula masa
pahit. D.S menekankan bahwa inti dari rumah tangga bukan pada seberapa banyak
kebahagiaan yang dialami, tetapi pada bagaimana pasangan mampu tetap bersama dan
saling menguatkan ketika menghadapi situasi sulit. Bagi masyarakat adat, kemampuan

211



untuk bertahan, mendukung satu sama lain, dan melewati segala kondisi menjadi fondasi
utama dalam membangun kehidupan pernikahan yang harmonis.

Buah Pala

Menurut DS, buah pala melambangkan “jantan dan betina”, sebagai simbol
keseimbangan dalam rumah tangga. Kehadirannya dalam prosesi adat dimaknai sebagai
doa agar pasangan saling melengkapi, saling mendukung, dan tumbuh bersama dalam
harmoni. DS menekankan bahwa keseimbangan karakter dan tanggung jawab sangat
penting untuk menjamin kehidupan rumah tangga langgeng dan harmonis. Simbol buah
dalam tradisi pernikahan menegaskan nilai-nilai sosial dan budaya yang mendalam.
Penelitian pada upacara pernikahan di Amarasi menunjukkan bahwa penggunaan unsur
alami seperti buah, pinang, dan rempah dalam ritual bukan hanya simbol, tetapi juga
menjadi media doa dan harapan untuk kesejahteraan pasangan(Bana, 2023).

Kunyit Besar

D.S. menjelaskan bahwa kunyit besar melambangkan “satu prinsip dan satu pendirian”.
Simbol ini menjadi doa agar pasangan tetap kompak, memiliki visi dan tujuan yang sama,
serta tidak mudah goyah menghadapi masalah. Kunyit besar dianggap mengutamakan nilai
kebersamaan, kesetiaan, dan keteguhan hati dalam membangun rumah tangga. Secara
tradisional, bahan alami seperti rempah dan daun dalam upacara pernikahan Nusantara
sering digunakan untuk menyampaikan simbol kesatuan dan harapan keberkahan.
Penelitian pada tradisi sirih-pinang di beberapa nusantara menegaskan bahwa simbol
rempah-rempah digunakan untuk memperkuat pesan moral dan sosial tentang persatuan
pasangan (Ishak Siregar et al.,2021).

Rampo-rampo /Pinang

D.S. menyatakan bahwa buah rampo-rampo atau pinang melambangkan kelengkapan
dalam rumah tangga, serta harapan agar keluarga baru diterima dan dihormati dalam
lingkungan sosial. Kehadirannya menjadi doa agar pasangan dan keluarga baru dapat
membangun rumah tangga yang utuh, harmonis, dan dihargai oleh masyarakat. Penelitian
pada tradisi tepak sireh di komunitas Melayu menunjukkan bahwa pinang melambangkan
kelengkapan, keharmonisan, dan keturunan yang baik. Benda simbolik seperti pinang tidak
hanya bersifat ritual, tetapi juga menjadi media komunikasi budaya tentang nilai sosial dan
penerimaan dalam masyarakat (Ishak Siregar et al.,, 2021).

Uang?7 Riyal

D.S. juga menjelaskan bahwa angka 7 pada uang 7 Riyal dianggap sebagai tanda
kelimpahan. Uang ini didoakan agar membawa rezeki yang lancar dan tidak terputus bagi
pasangan, menjadi simbol harapan agar kehidupan ekonomi mereka tetap stabil,
berkecukupan, dan diberkahi. Pemberian simbol uang dalam adat menunjukkan dukungan
dan komitmen untuk kehidupan bersama. Dalam tradisi Bugis dan Makassar, uang panai
memiliki fungsi simbolis sebagai tanda keseriusan dan tanggung jawab finansial calon
pasangan. Penelitian menyebutkan bahwa pemberian materi atau uang dalam ritual

212



pernikahan menjadi simbol komitmen serta doa agar pasangan mampu membangun
kehidupan yang sejahtera dan harmonis (Rahmadina et al., 2 024).

Dalam wawancara tambahan dengan Hj. S,, T,, S], dan R., masing-masing dilakukan pada
hari berbeda, mereka menguatkan bahwa Leko' Ca'di dan Leko' Lompo bukan hanya
sekedar ritual seremonial, tetapi merupakan bentuk komunikasi lintas keluarga. Mereka
menyebut bahwa biasanya tokoh masyarakat seperti imam dusun atau tokoh adat turut
memberikan wejangan pada saat Leko dibawa, sehingga suasana menjadi lebih khidmat.
Para tokoh tersebut berfungsi sebagai penengah agar proses berjalan lancar dan nilai adat
tetap dijaga dengan penuh rasa hormat.

A'PANAI' LEKO' SEBAGAI MEDIA NEGOSIASI KELUARGA
Tahapan Awal dalam A'panai’ Leko' Ca'di

Tahap pertama dalam A'panai' Leko' diawali dengan upacara Leko' Ca'di, yang oleh
warga Gowa dianggap sebagai langkah awal bagi keluarga pengantin pria untuk
menunjukkan niat tulus mereka. Menurut penjelasan yang diberikan oleh Ibu S, fase ini
bukan hanya sekadar penyerahan barang biasa, melainkan juga sebagai tanda awal
sekaligus sinyal keseriusan dalam menjalin hubungan pernikahan. Di mata masyarakat,
hadirnya seserahan kecil ini menandakan bahwa keluarga pria sudah siap untuk memulai
diskusi yang lebih mendalam.

Menurut pendapat Bapak H, Leko' Ca'di juga berfungsi sebagai ruang untuk
memperjelas agar kedua pihak memahami peran masing-masing sebelum memasuki Leko'
Lompo. la menggarisbawahi bahwa diskusi ini tidak hanya membahas materi, tetapi juga
termasuk persiapan teknis seperti waktu untuk pelaksanaan akad nikah dan pembagian
tanggung jawab keluarga. Oleh karena itu, tahap awal ini berfungsi sebagai forum
koordinasi agar rangkaian acara besar dapat berjalan dengan lancar dan tidak saling
berbenturan.

Secara keseluruhan, tahap awal dalam A'panai’ Leko' menunjukkan bahwa masyarakat
Bugis-Makassar memandang negosiasi bukan sebagai transaksi yang kaku, tetapi sebagai
sebuah proses yang berangsur yang harus dimulai dengan pendekatan yang halus dan
penuh etika. Leko' Ca'di menjadi fondasi yang penting karena memberikan kesempatan bagi
kedua keluarga untuk saling mengenal, membangun kepercayaan, dan menyamakan
pandangan sebelum memasuki tahap negosiasi yang lebih rumit.

213



Dimensi Negosiasi dalam A'panai’ Leko'

Selain faktor materi, negosiasi juga melibatkan aspek sosial dan relasi. Bapak H
menjelaskan bahwa diskusi dalam A'panai' Leko' sering kali menyertakan pertimbangan
mengenai posisi keluarga, hubungan antar sanak, serta penghormatan terhadap nilai-nilai
adat. Aspek ini sangat penting karena berpengaruh pada interaksi kedua keluarga setelah
pernikahan dan dukungan yang mereka berikan kepada pasangan yang ingin membangun
rumah tangga. Dimensi ketiga dari negosiasi adalah penegasan tentang peran dan tanggung
jawab setelah menikah. Dalam beberapa situasi, keluarga mendiskusikan harapan terhadap
pasangan, termasuk kewajiban moral dan sosial yang diinginkan dari kedua belah pihak. Ini
menunjukkan bahwa negosiasi dalam A'panai' Leko' bukan hanya tentang pelaksanaan
pernikahan, tetapi juga membahas masa depan hubungan antar keluarga dan kestabilan
kehidupan pasangan. Dengan demikian, negosiasi dalam A'panai' Leko' mencerminkan
proses yang menyeluruh, meliputi elemen ekonomi, sosial, dan psikologis. Setiap dimensi
berkontribusi dalam menciptakan pemahaman dan mengurangi kemungkinan terjadinya
konflik di masa mendatang. Dalam konteks nasehat pernikahan, hal ini sejalan dengan
prinsip dasar komunikasi yang terbuka dan penyesuaian ekspektasi sebagai langkah
penting untuk mencapai hubungan yang harmonis.

Pola Interaksi dalam Negosiasi A'panai' Leko'

Pola interaksi dalam rangkaian A'panai' Leko' dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya Bugis-
Makassar yang sangat menghargai kesopanan dan penghormatan. Pengamatan di lapangan
menunjukkan bahwa percakapan dilakukan dengan bahasa yang sopan, sistematis, dan
menghindari konfrontasi langsung. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menjaga
keharmonisan dan menghindari situasi yang mungkin merugikan salah satu pihak. Dalam
negosiasi, tokoh adat sering berfungsi sebagai penengah atau perwakilan yang
memfasilitasi percakapan. Tokoh adat tersebut membantu menjelaskan tujuan dari setiap
pihak dengan cara yang lebih diplomatis. Menurut keterangan informan, peran sebagai
penengah ini mirip dengan konselor dalam praktik modern, karena membantu
mengarahkan percakapan dan memastikan pembicaraan tetap objektif.

Pola interaksi ini juga mencerminkan prinsip musyawarah, di mana setiap keputusan
diambil dengan mempertimbangkan pendapat dari berbagai pihak. Baik keluarga
perempuan maupun laki-laki diberikan kesempatan untuk mengekspresikan pandangan
mereka secara proporsional. Proses ini membantu menciptakan rasa saling pengertian dan
mengatasi kesalahpahaman yang bisa berlarut-larut hingga pernikahan. Secara
keseluruhan, pola komunikasi dalam A'panai’ Leko' menunjukkan bahwa proses negosiasi
tidak hanya ditentukan oleh isi dari percakapan, tetapi juga oleh cara penyampaian
informasi. Kesopanan, kejelasan, dan penggunaan bahasa adat yang sesuai memperkuat
suasana dialog dan menjaga hubungan baik antara kedua keluarga. Hal ini membuat
komunikasi dalam A'panai’ Leko' relevan dengan pendekatan komunikasi terapeutik dalam
konseling pranikah modern.

Leko' Ca'di sebagai Dasar Menuju Leko' Lompo

Leko' Ca'di sering kali dianggap sebagai fondasi yang menentukan arah seluruh
rangkaian adat A'panai' Leko'. Dalam wawancara, informan menyatakan bahwa tahap ini

214



tidak hanya berfungsi sebagai proses pembuka, tetapi juga sebagai langkah pertama untuk
mengukur keselarasan nilai dan harapan dari kedua keluarga. Dengan demikian, Leko' Ca'di
menjadi alat untuk mengurangi ketidakcocokan sebelum memasuki acara yang lebih besar.
Salah satu fungsi utama Leko' Ca'di adalah menyelaraskan pemahaman mengenai teknis
pelaksanaan Leko' Lompo. Masyarakat Gowa menganggap bahwa keberhasilan Leko'
Lompo sangat tergantung pada kualitas komunikasi di tahap awal ini. Pada fase ini, keluarga
perempuan dapat menilai sejauh mana keluarga laki-laki memahami dan menghargai nilai-
nilai yang ada.

Tahap awal ini juga berfungsi untuk memperkuat rasa saling percaya antara kedua
belah pihak. Keterbukaan keluarga laki-laki dalam menyatakan kemampuan mereka,
termasuk terkait Uang Panai’, menjadi indikator penting bagi keluarga perempuan untuk
memutuskan kelanjutan proses. Kejelasan dalam Leko' Ca'di diharapkan dapat mengurangi
konflik dan menjaga hubungan antarkeluarga tetap harmonis. Secara keseluruhan, Leko'
Ca'di berperan sebagai fondasi yang mempengaruhi kualitas Leko' Lompo. Jika tahap ini
dijalankan dengan komunikasi yang baik, sikap saling menghargai, dan kejelasan
kesepahaman, maka prosesi Leko' Lompo akan lebih lancar, teratur, dan memenuhi
harapan kedua belah pihak. Hal ini menunjukkan bahwa Leko' Ca'di memiliki nilai strategis
dalam menjaga kelancaran serangkaian pernikahan adat Bugis-Makassar.

A'PANAI' LEKO' DAN PENGUATAN KEPERCAYAAN KELUARGA
Simbol Keseriusan dalam Tahap Leko’ Ca’di

Dalam kebudayaan A’panai’ Leko’, tahap Leko’ Ca’di dianalisis sebagai saat penting
untuk menegaskan komitmen dari pihak laki-laki dalam membina ikatan keluarga.
Kehadiran rombongan serta seserahan yang sederhana bukan semata-mata ritual,
melainkan menyiratkan pesan sosial bahwa pihak laki-laki sudah siap melanjutkan ke tahap
pernikahan. Pada fase ini, rasa saling percaya mulai terbentuk karena pihak perempuan
melihat adanya tanda komitmen awal dari keluarga calon mempelai pria. Hasil wawancara
dengan RM (keluarga perempuan) menunjukkan bahwa Leko’ Ca’di menjadi langkah
pertama dalam menilai keseriusan pihak pria. RM menjelaskan bahwa seserahan kecil dan
sikap keluarga laki-laki menjadi petunjuk penting mengenai sejauh mana mereka
menghormati keluarga calon mempelai perempuan. la menyatakan, "meskipun sederhana,
awal ini menunjukkan bahwa mereka memiliki niat baik dan siap untuk menjalani proses
adat.” Dari sudut pandang keluarga laki-laki, Leko’ Ca’di dipandang sebagai janji sosial yang
wajib dijaga.

Hasil wawancara dengan pihak laki-laki (inisial AS) menandakan bahwa mereka
melihat prosesi ini sebagai tahap pembentukan relasi yang lebih dalam antara kedua
keluarga. AS menjelaskan bahwa mereka ingin memastikan keluarga perempuan
merasakan keikhlasan dan menghormati norma-norma adat yang berlaku. Sikap ini
mendukung terbangunnya rasa percaya di antara kedua pihak. Secara budaya, Leko’ Ca’di
bertindak sebagai pengantar pesan bahwa proses ini dilakukan dengan komitmen penuh.
Arti simbolis dari seserahan dan interaksi formal memiliki makna moral mengenai
tanggung jawab, kesederhanaan, dan kesiapan untuk memulai hidup berumah tangga.
Melalui prosesi ini, kepercayaan awal perlahan-lahan dibangun lewat komunikasi tatap
muka, etika saat bertemu, dan penghormatan terhadap tradisi.

215



Penguatan Kepercayaan Melalui Leko’ Lompo

Leko’ Lompo, sebagai tahap puncak dalam prosesi A’panai’ Leko’, mewakili penguatan
hubungan antar keluarga. Pada fase ini, seserahan lengkap seperti Uang Panai’, perhiasan,
dan perlengkapan lainnya diserahkan secara resmi. Keseluruhan barang ini mencerminkan
kesiapan pihak laki-laki dalam memenuhi kesepakatan adat, sehingga kepercayaan yang
telah terjalin sebelumnya semakin kuat. Wawancara dengan HK (imam desa) menunjukkan
bahwa masyarakat menganggap Leko’ Lompo sebagai penanda integritas pihak laki-laki. HK
menuturkan bahwa ketika semua kesepakatan ditepati tanpa pengurangan, keluarga
perempuan merasa adanya tanggung jawab dan pengakuan yang besar. [a menyatakan,
"jika semua yang telah disetujui diwujudkan, maka rasa saling percaya semakin menguat
karena tidak ada janji yang dilanggar. ”

Selain menjadi simbol materi, Leko’ Lompo juga mencerminkan kedewasaan dalam
menjalin hubungan social. Banyak keluarga yang beranggapan bahwa prosesi ini
merupakan penyelesaian dari komunikasi yang telah terjalin sejak Leko’ Ca’di. Kesepakatan
yang terbuka dan transparan menciptakan suasana emosional yang aman, sehingga kedua
keluarga merasa yakin bahwa pernikahan akan berlangsung lancar. Dalam konteks
konseling pranikah yang berbasis budaya, Leko’ Lompo bisa dipahami sebagai fase validasi
psikologis bagi kedua keluarga. Mereka tidak hanya menilai komitmen melalui barang-
barang seserahan, tetapi juga lewat interaksi, penghormatan, dan cara penyampaian saat
prosesi berlangsung. Dengan demikian, Leko’ Lompo berperan sebagai alat sosial yang
memperkuat kepercayaan sebelum kedua mempelai memasuki kehidupan berumah tangga.

a. Kepercayaan Sebagai Fondasi Relasi Antar Keluarga. Di kalangan suku Bugis-Makassar,

anggota keluarga dikenal sangat percaya satu sama lain. Dalam hal pernikahan, rasa
saling percaya tidak hanya ditujukan kepada pasangan, tetapi juga bagi keluarga besar
yang akan bergabung melalui jaringan sosial yang lebih luas. Tradisi A’panai’ Leko’
memberikan kesempatan bagi keluarga untuk mengevaluasi karakter, tanggung jawab,
dan komitmen masing-masing pihak, sehingga hubungan dapat terbentuk di atas dasar
yang kokoh. Berdasarkan wawancara dengan DR (pemimpin masyarakat), ditemukan
bahwa rasa saling percaya yang terbangun selama acara A’panai’ Leko’ sering kali
menjadi faktor kunci dalam keberlanjutan hubungan keluarga pasca pernikahan. DR
menyampaikan bahwa, “apabila kedua keluarga sudah saling mempercayai dari awal,
maka masalah-masalah kecil dalam pernikahan biasanya lebih mudah diselesaikan,
karena ikatan kekeluargaan sudah terjalin dengan baik.” Sikap saling memahami yang
muncul selama proses negosiasi dan penyerahan hadiah pernikahan membuat kedua
keluarga merasa lebih dekat satu sama lain secara emosional. Interaksi yang terjadi
dalam suasana adat yang penuh rasa hormat membentuk pandangan positif bahwa
pihak lain memiliki nilai moral yang baik. Hal ini berperan penting untuk membangun
hubungan jangka panjang yang harmonis. Proses pembentukan kepercayaan melalui
A’panai’ Leko’ juga menegaskan bahwa pernikahan merupakan lebih dari sekadar
kesepakatan antara dua individu, tetapi juga sebagai bentuk hubungan sosial antar
keluarga. Dengan cara ini, tradisi ini berfungsi untuk membangun jaringan sosial yang
lebih luas, sekaligus memperkuat dukungan keluarga terhadap pasangan. Kepercayaan
yang terbentuk pada momen ini berfungsi untuk mencegah konflik, memudahkan
komunikasi, dan memperkuat hubungan emosional antar keluarga.

216



b. A’panai’ Leko’ sebagai Bentuk Pra-Konseling Berbasis Budaya. Dalam konteks
konseling pernikahan, A’panai’ Leko’ mengandung elemen komunikasi yang mirip
dengan konseling pra-nikah secara informal. Dalam acara ini, keluarga saling
membagikan harapan, mengungkapkan kekhawatiran, dan menetapkan batasan serta
tanggung jawab. Kegiatan ini sejalan dengan prinsip konseling yang mengedepankan
pentingnya komunikasi yang transparan sebelum memasuki pernikahan. Hasil
wawancara dengan AM (perwakilan wanita) menunjukkan bahwa pembicaraan yang
berlangsung dalam A’panai’ Leko’ sering kali mencakup masalah yang umumnya
dibahas dalam sesi konseling modern, seperti kesiapan finansial, tanggung jawab
keluarga, dan hubungan antar mertua. AM mencatat bahwa meskipun tidak
menggunakan istilah “konseling”, masyarakat merasakan bahwa proses ini
memberikan kesempatan untuk saling memahami sebelum secara resmi menjadi
keluarga. Proses ini juga menawarkan kesempatan bagi kedua keluarga untuk
menyampaikan harapan secara langsung, sehingga dapat menghindari miskomunikasi
di kemudian hari. Kesepakatan yang dicapai dalam konteks adat cenderung lebih
dihargai, karena memiliki legitimasi sosial dan budaya. Dengan demikian, nilai-nilai
kultural dalam A’panai’ Leko’ memperkuat efektivitasnya sebagai bentuk konseling
yang alami. Melalui interaksi simbolik dan dialog yang terstruktur secara budaya,
A’panai’ Leko’ menciptakan suasana komunikasi yang mendukung keterbukaan dan
hubungan emosional. Tradisi ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat berfungsi
sebagai alternatif dalam konseling pra-nikah, terutama di masyarakat yang
mengedepankan nilai kekeluargaan dan adat istiadat.

IMPLIKASINYA TERHADAP KONSELING PERNIKAHAN
Penguatan Komunikasi Antar Keluarga sebagai Fondasi Konseling

A'panai' Leko' memiliki makna yang sangat penting dalam konseling pernikahan,
khususnya terkait komunikasi antara keluarga-keluarga yang terlibat. Dalam tradisi ini,
dialog yang dilakukan tidak hanya terbatas pada isi seserahan, tetapijuga mencakup diskusi
tentang harapan, peran, dan tanggung jawab dari masing-masing pihak. Cara komunikasi
ini adalah modal penting untuk menciptakan hubungan keluarga yang harmonis. Interaksi
langsung dalam Leko' Ca'di dan Leko' Lompo memberi peluang bagi kedua keluarga untuk
mengenal karakter, latar belakang, dan dinamika sosial yang ada. Dalam konteks konseling
pernikahan masa kini, pemahaman ini menjadi bagian dari proses penilaian awal yang
berguna untuk mengidentifikasi potensi kekuatan serta tantangan dalam hubungan
keluarga. Oleh karena itu, tradisi Bugis-Makassar ini secara otomatis mendukung sikap
terbuka dan evaluasi bersama.

Melalui musyawarah yang dilaksanakan dengan mengedepankan norma kesopanan dan
martabat budaya, nilai komunikasi yang efektif terbentuk secara tidak langsung. Ini
menandakan bahwa masyarakat telah menginternalisasi prinsip dasar dari konseling, yang
meliputi saling mendengarkan, menghargai pandangan, dan mencapai kesepakatan.
Dengan demikian, A'panai' Leko' dapat berfungsi sebagai pendekatan kultural untuk
memperbaiki kemampuan komunikasi dalam konseling sebelum menikah. Dengan
demikian, konselor bisa menggunakan nilai-nilai komunikasi yang terkandung dalam
tradisi ini sebagai model atau referensi dalam merancang intervensi yang berbasis budaya.

217



Penerapan komunikasi yang penuh etika dan penghormatan dapat memperkuat
kepercayaan antara pasangan dan keluarga dalam menghadapi tantangan pernikahan di
masa depan.

Pengelolaan Konflik dan Negosiasi sebagai Proses Konseling

Proses negosiasi yang terjadi dalam A'panai' Leko' menggambarkan bahwa secara
turun-temurun masyarakat telah memiliki cara penyelesaian konflik melalui dialog yang
terbuka. Diskusi mengenai Uang Panai’, jadwal akad, dan bentuk seserahan menunjukkan
bahwa aktivitas ini merupakan latihan awal dalam menangani perbedaan pendapat. Hal ini
sangat relevan dengan tujuan dari konseling pernikahan yang modern. Dalam konteks
konseling, keterampilan bernegosiasi membantu pasangan untuk memahami metode
mencapai kesepakatan tanpa menimbulkan stres atau konflik yang berkepanjangan. Tradisi
A'panai' Leko' secara nyata menyebarluaskan prinsip ini dengan pendekatan musyawarah
dan kesepakatan bersama. Dengan cara ini, setiap keputusan yang diambil mencerminkan
rasa saling menghargai dan tanggung jawab yang matang.

Wawancara dengan tokoh masyarakat menunjukkan bahwa negosiasi dalam A'panai’
Leko' tidak hanya membahas aspek materi, tetapi juga menyentuh nilai-nilai sosial seperti
status keluarga, hubungan kekeluargaan, dan kesiapan emosional kedua belah pihak. Ini
memperkuat pemahaman bahwa proses adat tersebut memiliki nilai-nilai konseling yang
berfokus pada keseimbangan sosial dan psikologis. Dengan demikian, konselor bisa
mengambil pola negosiasi dalam A'panai' Leko' sebagai pendekatan alternatif untuk
menyampaikan materi konseling yang berkaitan dengan manajemen Kkonflik.
Pengintegrasian nilai-nilai adat bisa membuat proses konseling lebih mudah diterima oleh
masyarakat yang masih menghargai budaya lokal.

Pembentukan Kepercayaan sebagai Pijakan Konseling Pranikah

Kepercayaan adalah salah satu elemen utama dalam konseling pernikahan. Tradisi
A'panai' Leko' mendukung terjadinya rasa kepercayaan melalui sikap terbuka, simbol
keseriusan, dan penyediaan perdamaian sesuai adat. Kepercayaan ini berlaku tidak hanya
untuk kedua calon mempelai saja, tetapi juga kepada keluarga besar mereka yang terlibat
langsung dalam proses adat. Hasil wawancara dengan para pemuka masyarakat
menunjukkan bahwa perempuan dalam keluarga seringkali mengevaluasi keadilan dari
pihak laki-laki berdasarkan kesungguhan mereka dalam menyiapkan Leko' Ca'di dan Leko'
Lompo. Ketika semua tahapan dilaksanakan sesuai dengan kesepakatan, rasa aman dan
keyakinan terhadap komitmen dari pihak laki-laki menjadi lebih tinggi. Ini menjadi aspek
emosional penting sebelum pernikahan dilangsungkan.

Dalam konseling pra-pernikahan, membangun rasa saling percaya adalah langkah
pertama untuk menciptakan komunikasi yang baik. Nilai-nilai kepercayaan yang terjalin
dalam A'panai’ Leko' dapat menjadi contoh yang jelas bagi konselor dalam menekankan arti
penting keterbukaan, kejujuran, dan komitmen. Dengan mengambil contoh yang relevan
dengan budaya pasangan, konselor bisa meningkatkan efektivitas isi konseling.
Pengintegrasian nilai-nilai kepercayaan yang berlandaskan tradisi ini juga membantu
pasangan untuk lebih siap menghadapi tantangan dalam rumah tangga. Ketika rasa percaya

218



antara kedua keluarga sudah terjalin sejak awal, risiko konflik dapat berkurang dan
pasangan memperoleh dukungan sosial yang lebih solid.

Secara umum, tradisi A'panai' Leko' menggambarkan bahwa masyarakat Bugis-
Makassar telah memiliki sistem internal untuk mempersiapkan pasangan sebelum
menikah. Nilai-nilai budaya yang terdapat di dalamnya sejalan dengan konsep konseling
sebelum menikah, seperti keterbukaan dialog, negosiasi, pemahaman tentang peran, dan
penanaman rasa percaya. Konselor pernikahan bisa menggunakan tradisi ini sebagai
pendekatan yang kontekstual dalam pelaksanaan layanan konseling. Dengan memahami
kerangka adat yang dijalani oleh masyarakat, konselor dapat menyesuaikan cara intervensi
agar lebih sesuai dengan nilai dan kepercayaan lokal. Ini menjadikan konseling lebih
diterima dan lebih berhasil.

Dalam masyarakat yang masih memegang teguh tradisi, penggabungan budaya dalam
konseling sangat penting untuk memastikan kepekaan sosial. Tradisi A'panai' Leko' dapat
dijadikan contoh bagaimana nilai-nilai lokal menciptakan ruang bagi komunikasi yang
konstruktif, penyelesaian konflik, dan penjagaan hubungan emosional antar keluarga.
Akhirnya, kesimpulan yang dapat diambil adalah bahwa konseling pernikahan tidak perlu
dibatasi pada metode yang baku. Tradisi lokal seperti A'panai' Leko' dapat berfungsi
sebagai tahap pra-konseling yang membantu memperkuat kesiapan pasangan sebelum
menerima bantuan profesional. Dengan demikian, konselor bisa mengintegrasikan
pendekatan modern dan tradisional untuk menghadirkan layanan yang lebih lengkap dan
relevan.

Tradisi A'panai’ Leko' dalam pernikahan adat Bugis-Makassar bukan hanya proses adat,
tetapi juga merupakan cara untuk mempertemukan dua keluarga untuk membangun
komunikasi, menyampaikan keseriusan, serta membahas dan mencapai kesepakatan
mengenai berbagai hal penting sebelum pernikahan berlangsung. Melalui tahapan A'panai’
Leko' Ca'di hingga tahap lanjutan, keluarga saling menyampaikan harapan, membahas
mahar dan aturan adat, serta mengukuhkan komitmen pasangan. Selain proses, tradisi ini
juga kaya dengan pesan dan arti kultural, seperti yang tercermin pada penggunaan benang
dan jarum, buah pala, kunyit, asam, dan garam setiap unsurnya mengandung nasehat
tentang keseimbangan, ketahanan, kerja sama, dan kesiapan menghadapi dinamika rumah
tangga. Hal ini menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memuat nilai-nilai budaya yang dalam
dan menjadi pedoman hidup bagi pasangan yang akan menikah.

Selain bernilai budaya, pembahasan menunjukkan bahwa A'panai' Leko' memiliki
hubungan yang kuat dengan prinsip konseling pranikah. Proses musyawarah, keterlibatan
keluarga, ekspektasi ekspektasi, serta ruang untuk negosiasi menjadikan tradisi ini selaras
dengan tujuan konseling, yaitu mempersiapkan pasangan secara emosional, sosial, dan
psikologis sebelum memasuki pernikahan. Tradisi ini membantu kedua keluarga
mengurangi potensi konflik, membangun kesepahaman, dan memperkuat ikatan sejak
awal. Dengan demikian, A'panai’ Leko' dapat dipahami sebagai pendekatan lokal yang tidak
hanya sekedar menjaga kelestarian adat, tetapi juga berfungsi sebagai sarana edukasi dan
penguatan hubungan, sehingga relevan dikembangkan sebagai model konseling berbasis
kearifan lokal. Dengan demikian, tradisi ini tidak hanya menjaga kekayaan adat, tetapi bisa
dimanfaatkan sebagai model konseling berbasis kearifan lokal. Sebagai saran, penelitian
berikutnya dapat mengkaji pelaksanaan A'panai' Leko' di daerah lain untuk melihat

219



perbedaan praktiknya, serta mendorong konselor atau lembaga terkait untuk
mengadaptasi nilai-nilai tradisi ini ke dalam layanan konseling pranikah agar lebih sesuai
dengan budaya masyarakat.

SIMPULAN

Melalui penelitian diketahui bahwa tradisi Apanai’ Leko di Gowa tidak terbatas pada
ritual-ritual tersebut saja, karena upacara pernikahan Bugis-Makasesar ini lebih dari
sekedar sekedar ritual. Ini merupakan sistem nilai yang mencakup makna sosial, moral, dan
spiritual. Tradisi ini terdiri dari dua fase utama, yaitu Leko' Ca'di dan Leko' Lompo, yang
masing-masing mengandung simbol-simbol pemberian dengan arti yang mendalam. Setiap
komponen, seperti songkolo, air gula, onde-onde, kue lapis, dan sunrang dalam Leko'
Lompo, digunakan untuk menyampaikan doa, harapan, serta pelajaran hidup kepada
pasangan calon pengantin. Di samping itu, A'panai’ Leko' berfungsi penting sebagai wadah
negosiasi antara kedua keluarga. Melalui proses ini, kedua pihak dapat menyampaikan
keinginan, menyamakan harapan, dan membangun komunikasi yang sopan serta beretika
sesuai dengan nilai siri' na pacce. Tradisi negosiasi ini menunjukkan bahwa masyarakat
Bugis-Makassar melihat pernikahan sebagai penyatuan dua keluarga, bukan hanya dua
individu, yang memerlukan pengertian, kerja sama, dan komitmen yang berkelanjutan.
Dengan demikian, A'panai’ Leko' mengandung nilai-nilai budaya yang mendalam, menjadi
alat untuk membangun hubungan yang harmonis, memperkuat komunikasi antar keluarga,
serta memberikan bekal moral untuk pasangan dalam menjalani kehidupan berumah
tangga.

DAFTAR PUSTAKA

Anwar. (2018). Etnografi Navigasi Bugis Karya Gene Ammarell: Sebuah Penelusuran
Epistemologi Fenomenologi. Jurnal Emik, 1(1), 1-18.

Arif Ainur Rofiq dkk. (2022). Efektivitas konseling perkawinan dengan dinamika kelompok
dan teknik disensitisasi sistematis untuk menurunkan kecemasan calon pengantin.
10(4), 589-598.

Aswar dkk. (2023). Concept of counseling for indigenous Bugis culture from Kajaolaliddong
thought. KONSELI: Jurnal Bimbingan Dan Konseling (E-Journal), 10(2), 131-142.
https://doi.org/10.24042/kons.v10i2.15306

Bana, M. (2023). Semiotic Analysis of Wedding Ceremony in Amarasi Kupang Regency.
SPARKLE Journal of Language, Education and Culture, 2(1), 42-51.

Busriyanti dkk. (2019). Ketahanan Keluarga Melalui Konseling Pranikah di Kabupaten
Jember (Analisis Pendekatan Maqosid al-Syari’ah Jamal Al-Din Atiyah). In IAIN Jember.
INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI IAIN JEMBER.

febria rhani. (2024). Symbolic Meaning in Marriage Traditional Services in Kampar Kiri Hulu
District Kampar Regency. 12(2), 65-73.

Imanda Riski Tri Buana. (2025). Integrasi Konseling Multibudaya dalam Eksplorasi Nilai
Kearifan Lokal Budaya “Pappaseng” pada Suku Bugis. Tsaqofah, 5(4), 2984-2995.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i4.6069

IRMAWATI. (2019). ACARA PERNIKAHAN. SKRIPSI, 16.

K., Manugeren, et.al (2021). Symbolic Meanings of Tepak Sirih in Malay Ethnic Weddings

220



Conducted at Desa Mahato Kecamatan Tambusai Utara Kabupaten Rokan Hulu
Provinsi Riau. KnE Social Sciences, 2021, 377-387.
https://doi.org/10.18502/kss.v5i4.8697

Iskandar, A. (2022). Tinjauan Hukum Islam terhadap Uang Panai’ dalam Tradisi Pernikahan
Suku Bugis-Makassar. Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam, 3(1), 81-99.
https://doi.org/10.36701/bustanul.v4i2.935.PENDAHULUAN

Jumrah Rauf. (2025). Dampak Psikologis Calon Pengantin Terhadap Penentuan Besaran
Uang Panai Dalam Pernikahan Adat Suku Bugis Di Kelurahan Palanro Kecamatan
Mallusetasi [Nstitut Agama Islam Negeri Parepare]. In Sustainability (Switzerland).
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2
008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PE
MBETUNGAN_TERPUSAT _STRATEGI_MELESTARI

Khamimiya, A. dkk. (2023). Makna Simbolik Makanan dalam Manggulan Nyambung Tuwuh
Tradisi Manten di Desa Betak. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 25(02), 271-
282.

Magfirah, S. (2016). Siri'Napacce Dalam Suku Makassar Perspektif Al-Qur’an dan Hadis.
Jurnal Kajian Imu Al-Hadist, 7(2), 158-170.

Maharti, H. M., & Mansoer, W. W. (2018). Hubungan Antara Kepuasan Pernikahan,
Komitmen Beragama, Dan Komitmen Pernikahan Di Indonesia. JKKP (Jurnal
Kesejahteraan Keluarga Dan Pendidikan), 5(1), 70-81.
https://doi.org/10.21009/jkkp.051.07

Mahendra, M. Y., & Hasanah, R. U. (2023). Etnomatematika terhadap Proses Pembuatan Kue
Lapis Pelangi. Euclid, 10(2), 406. https://doi.org/10.33603/e.v10i2.8576

Nurhikmah, N. dkk (2025). (2025). Antara Mahar dan Uang Panai: Studi Perbandingan
Hukum Keluarga Islam dan Hukum Adat dalam Tradisi Perkawinan di Sulawesi
Selatan. Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 2(1), 24-35.

Nurjaya dkk. (2024). Nilai Kearifan Lokal Dalam Bimbingan Perkawinan. Journal of Science
and Social Research, 7(3), 916-922.

Rahmadina, A., & Yunus, Y. (2024). Symbolic Value and Social Function of Panai Money in
Bugis Wedding Rituals. Journal of Islamic Studies and Civilization, 2(2), 167-180.
https://doi.org/10.61680/jisc.v2i2.37

Sari, I. J,, Syafira, R, Zakkiya, Y. H., Ambarsari, R., & Saputra, 0. (2024). Ethnophysics of
Klepon: Exploring Physics Concepts in Traditional Pasuruan Snack. International
Journal of Research and Community = Empowerment, 2(2), 48-55.
https://doi.org/10.58706/ijorce.v2n2.p48-55

Sri Wahyuni. (2023). Integrasi Budaya Lokal Dan Budaya Islam Dalam Tradisi Mabbaca-Baca
Di Desa Barania Kecamatan Sinjai Barat Kabupaten Sinjai [UIN ALAUDDIN
MAKASSAR]. Epositori.Uin-Alauddin.Ac.ld/27288/1/40200119070 SRI WAHYUNI.Pd

subagio, muh. (2023). tradisi a’panai leko’ dalam acaranpernikahan didesa lentu kecamatan
bontoramba kabupaten jeneponto. UIN Alauddin Makassar.

221



