
 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

340 

 

 

 

 

Konseling Toleransi dalam Perspektif Islam dan Peranannya 
dalam Menciptakan Hidup Rukun di Masyarakat  

 
Saepul Anwar1 

Tatang Hidayat2 
Muhammad Fikram3 

Istianah4 

1.2.3 Sekolah Tinggi Ilmu Bahasa Arab Ar Raayah, Sukabumi, Indonesia 
4 UIN Raden Mas Said, Surakarta, Indonesia 

saepulanwar@arraaayah.ac.id 
 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji upaya menciptakan kehidupan yang rukun dan harmonis 
di tengah masyarakat Muslim yang majemuk. Kehidupan sosial keagamaan yang damai menjadi 
kebutuhan penting dalam menjaga stabilitas dan persatuan umat, khususnya di tengah perbedaan 
pandangan keagamaan dan organisasi massa Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi literatur, yang bersumber dari buku, jurnal ilmiah, dokumen 
keagamaan, serta kajian pemikiran ulama terkait isu ukhuwah dan konflik keagamaan. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa konflik dalam masyarakat Muslim sering dipicu oleh kurangnya 
pemahaman dan pengetahuan agama, perbedaan pandangan furu’iyah, serta pengaruh sekularisme 
yang melemahkan nilai-nilai persaudaraan Islam. Prinsip ukhuwah Islamiyah terbukti memiliki 
peran strategis dalam menciptakan kedamaian dan toleransi, meskipun terdapat perbedaan afiliasi 
organisasi massa Islam. Penelitian ini merekomendasikan peningkatan empati sosial, penguatan 
persatuan umat, pengadaan forum dialog dan diskusi antarulama, serta integrasi Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) sebagai lembaga resmi setingkat kementerian untuk memperkuat koordinasi 
keagamaan nasional. Implikasi penelitian ini menegaskan bahwa penguatan toleransi dan 
kerukunan dalam masyarakat Muslim memerlukan pemahaman agama yang mendalam, 
pendekatan sosial yang inklusif, serta reformasi struktural dalam pengelolaan kehidupan 
keagamaan. 
Kata Kunci: Konseling; Toleransi; Perspektif Islam;  Hidup Rukun ; Masyarakat 

 
ABSTRACT 

This study aims to examine efforts to create a harmonious and peaceful life within Muslim society 
amid religious diversity. Social and religious harmony is essential for maintaining unity and social 
stability, particularly in the context of differing religious interpretations and affiliations among 
Islamic mass organizations. This study employs a qualitative approach using a literature review 
method, drawing on books, scholarly journals, religious documents, and classical as well as 
contemporary Islamic scholarship related to the concepts of ukhuwah and religious conflict. The 
findings indicate that conflicts within Muslim communities are often triggered by a lack of religious 
knowledge, differences in furu‘iyyah (secondary religious matters), and the influence of secularism 
that weakens the spirit of Islamic brotherhood. The principle of ukhuwah Islamiyah plays a strategic 
role in fostering peace and coexistence despite differences among Islamic organizations. This study 
recommends enhancing social empathy, strengthening unity among Muslims, establishing forums for 
dialogue and discussion among scholars, and integrating the Indonesian Ulema Council (Majelis 
Ulama Indonesia/MUI) as an official ministry-level institution to improve national religious 
coordination. The implications of this study emphasize that strengthening tolerance and harmony in 
Muslim society requires deep religious understanding, inclusive social approaches, and structural 
reforms in religious governance. 
Keywords: Counseling; Tolerance; Islamic Perspective; Living in Harmony; Society 

Vol. 05 No. 02 Desember 2025    DOI: https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1225  CONS-EDU Islamic Guidance and Counseling Journal 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1225


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

341 

 

 

PENDAHULUAN 
Manusia memiliki pemikiran pendapat dan kebiasaan yang mengikuti nenek 

moyangnya dari perlakuan bahkan keyakinan (Barkah, 2023). Hal ini menyebabkan 

timbulnya perbedaan pandangan dalam beragama, maka dari itu kita tidak dapat 

menghindari datangnya berbagai ajaran, paham, aliran, sekte atau mazhab dalam Islam 

yang timbul sebab perbedaan pandangan tersebut (Putri, 2023). 

Perbedaan adalah takdir dalam kehidupan. Sebagaimana yang kita saksikan, 

manusia lahir dengan beragam bentuk, seperti: suku, bangsa, jenis kelamin, budaya, dan 

bahasa yang berbeda, bahkan pemikiran, dan karakter  yang beragam (Triadi et al., 2023). 

Hal ini adalah fitrah manusia sebagaimana telah dijelaskan di dalam al-Qur’an (QS: Hud: 

118-119): 

حِنَ سَبُّكََۚ وَلِزََٰ   وَلََ يضََالىُىَ هُخۡتلَِفِييَ إلََِّ هَي سَّ
حِذةَٗۖٗ تٗ وََٰ تۡ كَ وَلىَۡ شَبءَٓ سَبُّكَ لجََعلََ ٱلٌَّبطَ أهَُّ لِوَتُ لِكَ خَلقَهَُنۡۗۡ وَتوََّ

 سَبكَِّ لََهَۡلََىََّ جَهٌََّنَ هِيَ ٱلۡجٌَِّتِ وَٱلٌَّبطِ أجَۡوَعِييَ  

118. Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentu Dia jadikan manusia umat yang satu, 

tetapi mereka senantiasa berselisih (pendapat), 119. kecuali orang yang diberi rahmat 

oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan mereka. Kalimat (keputusan) 

Tuhanmu telah tetap, “Aku pasti akan memenuhi neraka Jahanam dengan jin dan manusia 

(yang durhaka) semuanya”(“Ms Word Qur’an Kemenag,” 2017) 

 Dalam hadis Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam yang diriwayatkan Abu 

Daud yang artinya: 

“Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam bersabda: Umat Yahudi terbagi pada tujuh 

puluh satu atau tujuh puluh dua kelompok (firqah), begitupun umat Nasrani. Adapun 

umatku terbagi pada tujuh puluh tiga kelompok”.(Musnad Abu Dawud, n.d.). 

Di dalam Islam ada empat paham yang merupakan hasil dari ijtihad ulama dan 

paham ini dikenal sebagai mazhab ahlus-sunnah wal jama’ah, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i, 

dan Hambali (Jaelani, 2023). Indonesia salah satu negara yang memiliki populasi muslim 

terbanyak yang mencapai 85% (Rahma et al., 2023). Dengan organisasi Islam yang 

beragam dan mayoritas muslim di Indonesia penganut mazhab Syafi’i (Halimah & 

Mahmudah, 2023). 

Perbedaan merupakan bagian alami dari kehidupan manusia yang tidak bisa 

dihindari, namun seringkali dianggap negatif. Jika perbedaan disikapi dengan emosi dan 

kebencian, maka hasilnya cenderung negatif dan bisa mengarah pada sikap intoleran yang 

berpotensi memicu konflik (Firdaus, 2023). Namun, jika kita melihat perbedaan sebagai 

sesuatu yang positif dan alami, serta menghormatinya, pandangan kita terhadap 

perbedaan akan berubah menjadi positif dan mendorong sikap toleransi yang dapat 

menciptakan kedamaian dan harmoni (Alawiyah, 2023). Dalam konteks ini, penting untuk 

melakukan upaya dalam mengembalikan prinsip-prinsip inklusif, toleran, dan beragam 

dalam pemahaman agama (fikih). Sumber-sumber intoleransi yang mungkin berasal dari 

interpretasi fikih harus dievaluasi ulang dan disesuaikan agar sesuai dengan nilai-nilai 

inklusif dan toleran (Basri et al., 2023). 

Masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam pasti beragam, karena dipengaruhi 

oleh sudut pandang, lingkungan, zaman, dan tujuan yang berbeda. Namun, pada zaman 

kehidupan Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam, perbedaan dalam memahami syariat 

Islam bisa disikapi dengan baik .  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

342 

 

Wafatnya Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam, para sahabat, tabi'in, dan tabi'ut 

tabi'in menyebabkan timbulnya berbagai permasalahan yang beragam dan mepunyai 

kondisi yang berbeda. Oleh karena itu, para sahabat membandingkan pandangan dan 

perbedaan antara masa setelahnya dengan masa Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam, 

serta mencari persamaan antara keduanya. Dari sinilah muncul berbagai pendapat yang 

terkait dengan masalah atau hukum Islam dari para sahabat, tabi'in, dan juga ahli fikih 

atau ulama yang menguasai bidang tersebut (Mitra & Yurna, 2023). 

Banyaknya organisasi Islam di Indonesia atau yang biasa dikenal dengan organisasi 

masyarakat (ormas) Islam seperti: Jami’atul Khair, Sarekat Islam, Al-Irsyad Al-Islamiyyah, 

Muhammadiyah, Persatuan Islam, Nahdlatul Ulama (NU), Mathlaul Anwar, Al-Washiliyah, 

Persatuan Umat Islam (PUI), Al-Khairat, Nahdlatul Wathan, Dewan Dakwah Islamiyyah 

Indonesia (DDI) dan masih banyak yang lainnya menimbulkan perdebatan di kalangan 

masyarakat bahkan konflik di antara Masyarakat (Hidayat & Supriadi, 2019). Hal ini 

disebabkan karena banyaknya perbedaan tafsir dalam Alquran dan hadis, khususnya yang 

berkaitan dengan masalah ibadah furu’iyah. Yang dimana perbedaan tersebut tidak 

dijadikan dasar untuk memahami paham satu sama lain, akan tetapi dijadikan akar dari  

konflik internal (Halik, 2016). 

Dalam beberapa waktu terakhir, isu tentang keyakinan yang mengklaim memiliki 

kebenaran mutlak semakin mencuat, dimana seringkali menggunakan istilah 'kafir', ahli 

bid’ah, ahli syubhat untuk mengidentifikasi orang-orang yang tidak sepaham (Hidayat & 

Firdaus, 2018). Fenomena tersebut menunjukkan pandangan eksklusif dari kelompok-

kelompok ini, yang sulit menerima keberadaan individu-individu di luar lingkup mereka 

sendiri (Hidayat et al., 2023). Akibatnya, perilaku semacam ini dinilai mengganggu 

harmoni sosial dan sering kali menimbulkan penilaian negatif terhadap kelompok-

kelompok tersebut (Ryan & Hidayat, 2022). 

Deskripsi di atas menggambarkan betapa kurangnya pemahaman umat Islam 

terhadap toleransi internal terhadap perbedaan yang ada (Nurlaela, 2023). Situasi ini 

memang patut menjadi perhatian kita, karena kesadaran akan toleransi internal yang 

kurang bisa dijalankan dengan baik dan terus-menerus tidak mendapatkan penyelesaian. 

Harapan untuk perdamaian dan persatuan di antara umat Islam hanyalah menjadi slogan 

kosong jika tidak diikuti dengan tindakan nyata. 

Penelitian sebelumnya yang relevan dengan penelitian ini: 

Pertama, penelitian Muslim (2023) berjudul Konseling Lintas Budaya Sebagai 

Bentuk Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama di Bandar Pasir Mandoge. Hasil 

penelitian ini, Konseling lintas budaya adalah pendekatan yang penting dan relevan dalam 

konteks masyarakat yang multikultural. Konselor yang memiliki kepekaan budaya, 

pengetahuan luas tentang budaya, dan keterampilan responsif secara kultural dapat 

membantu menciptakan lingkungan konseling yang inklusif dan mendukung konseling 

dari berbagai latar belakang budaya dalam mengatasi masalah dan mencapai 

pertumbuhan pribadi yang positif toleransi dan kerukunan antar umat beragama adalah 

pilar utama dalam menjaga persatuan bangsa dan kedaulatan negara Indonesia, dan 

konsep ini dapat diterapkan dengan menghormati perbedaan dan hak-hak individu dalam 

menjalankan keyakinan agamanya. 

Kedua, penelitian Mubarak (2023) berjudul Implementasi Konseling Lintas Agama 

Dan Budaya Dalam Mewujudkan Toleransi Beragama. Hasil penelitian ini, konseling lintas 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

343 

 

agama dan budaya dapat menciptakan toleransi beragama dilingkungan masyarakat 

dengan menggunakan pendekatan konseling eklektik, pendekatan konseling eklektik 

mampu memadukan berbagai konsep konseling sehingga bersifat fleksibel dan dapat 

mewujudkan toleransi beragama dilingkungan masyarakat. 

 Ketiga, penelitian Masruroh berjudul internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dalam 

organisasi masyarakat Islam  di salah satu desa di Kabupaten Jombang, yaitu Desa 

Jogoroto, Kecamatan Jogoroto, Kabupaten Jombang. Meskipun memiliki karakteristik 

umum seperti desa-desa lainnya, Desa Jogoroto memiliki keunikan sendiri dibandingkan 

dengan desa-desa di sekitarnya. Mayoritas penduduk Desa Jogoroto adalah penganut 

agama Islam, namun mereka terbagi dalam berbagai organisasi massa Islam seperti 

Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Lembaga Dakwah Islamiyah Indonesia (LDII). 

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai tasamuh (toleransi) di 

Desa Jogoroto, Kecamatan Jogoroto, Kabupaten Jombang, berhasil dilakukan oleh NU, 

Muhammadiyah, dan LDII. Meskipun menggunakan metode berbeda, ketiga organisasi ini 

mampu menciptakan lingkungan yang harmonis dan toleran. Hal ini menegaskan bahwa 

tasamuh adalah fondasi penting untuk kerukunan sosial di tengah keberagaman praktik 

keagamaan.Meskipun tergabung dalam organisasi yang berbeda, tidak pernah terjadi 

konflik terbuka di antara mereka hingga saat ini. Meskipun demikian, peluang terjadinya 

konflik muncul hampir setiap tahun saat umat Islam di desa ini menentukan waktu 

memulai ibadah puasa Ramadhan dan penentuan hari 1 Syawal. Namun, hasil observasi 

menunjukkan bahwa tidak ada konflik yang terjadi, hal ini disebabkan oleh penerapan 

prinsip ukhuwah Islamiyah yang dilaksanakan dengan baik. Dari pengamatan, penerapan 

ukhuwah Islamiyah telah menciptakan kehidupan yang damai, rukun, dan harmonis secara 

sosial (Masruroh, 2019). 

Penelitian sebelumnya dengan penelitian ini sama-sama meneliti tentang toleransi 

agama dan perbedaan pendapat dalam agama Islam di masyarakat. Adapun penelitian 

sebelumnya belum membahas perbedaan pendapat dalam Islam dengan objek perbedaan 

pendapatnya masalah furu’iyah. Oleh karena itu, penelitian ini untuk mengisi kekosongan 

penelitian sebelumnya. Tujuan penelitian ini untuk menganalisis konseling toleransi 

dalam perspektif Islam dan peranannya dalam menciptakan kehidupan rukun di 

masyarakat. 

 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, karena pendekatan ini bertujuan 

untuk memahami makna dari fenomena yang diamati. Pendekatan ini sangat sesuai untuk 

mengeksplorasi konsep toleransi dalam Islam dan penerapannya dalam kehidupan social 

(Sugiyono, 2020). Adapun metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi 

pustaka (library research), yang melibatkan pengumpulan data melalui penelaahan 

literatur yang relevan dengan topik penelitian. R. K. Sari, (2021) studi pustaka 

memungkinkan penulis untuk mempelajari dan memahami teori-teori yang terdapat 

dalam berbagai literatur seperti buku, jurnal, dan artikel. Metode ini memberikan 

wawasan komprehensif mengenai ajaran toleransi dalam Islam dan bagaimana prinsip-

prinsip tersebut diterapkan untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di masyarakat  

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

344 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Toleransi 

Secara etimologis, kata "toleran" berasal dari bahasa Inggris "toleratio," yang berarti 

toleransi. Dalam bahasa Arab, istilah ini disebut "al-tassamuh," yang mencakup sikap 

tenggang rasa, teposeliro, dan membiarkan (Hidayat et al., 2024). Secara terminologis, 

toleransi adalah sikap yang memungkinkan orang lain untuk bertindak sesuai dengan 

kepentingan dan keyakinan masing-masing, menghormati perbedaan, dan mengakui hak 

setiap individu untuk hidup sesuai dengan keyakinannya tanpa mengalami diskriminasi 

atau tekanan. Toleransi sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang harmonis dan 

damai (Fitriani, 2020). 

Toleransi, menurut United Nations Educational, Scientific, and Cultural Organization 

(UNESCO), mencakup rasa hormat yang tulus terhadap satu sama lain, akomodasi dan 

penerimaan terhadap perbedaan pribadi dan budaya, penyelesaian konflik secara damai, 

penerimaan dan penghargaan terhadap keanekaragaman budaya, penghormatan terhadap 

orang asing dan kelompok minoritas, rasa humor, kesopanan dan keramahan, serta 

keterbukaan pikiran (UNESCO, 1998). Bisa dikatakan bahwa definisi toleransi dari 

UNESCO sangat komprehensif dan memberikan penjelasan yang lugas tentang apa yang 

dimaksud dengan toleransi. Dalam sebuah masyarakat yang merupakan rumah bagi 

banyak agama, kepercayaan, aliran pemikiran, adat istiadat, dan budaya yang berbeda, 

berbagai pandangan ini mencerminkan toleransi (Hadisaputra, 2020). 

Sebab Tumbuhnya Sifat Intoleran Dalam Masyarakat Muslim 
Kurang luasnya pengetahuan terhadap agama Islam dan kaidah-kaidah yang ada di 

dalamnya merupakan penyebab terbesar terjadinya konflik di kalangan umat Islam 

(Kurniawan et al., 2023). Dimana kita lebih meributkan masalah furu’iyah yang bisa 

ditolerir perbedaanya contohnya sperti qunut shubuh, membaca basmalah dengan jahr, 

raka’at sholat tarawih dan yang lainnya yang menyebabkan perpecahan di kalangan umat 

muslim sendiri (Zulkarnain, 2019). 

Perbedaan dalam masalah furu'iyah terjadi karena variasi dalam menetapkan 

hukum Islam, yang dipengaruhi oleh faktor manusia dan agama (Kusumah et al., 2023). 

Perbedaan ini berkembang seiring dengan pertumbuhan hukum dari generasi ke generasi, 

dan kadang-kadang memicu pertentangan tajam, terutama di kalangan masyarakat awam 

(Hidayat & Sumarna, 2019). Meskipun kita hidup di era kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi, perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah tetap menjadi isu besar di 

berbagai kelompok masyarakat (Zukhdi, 2017). Hal ini disebabkan oleh kurangnya upaya-

upaya untuk memberikan pengertian dan pemahaman mengenai ikhtilaf dan cara 

menyikapinya (Halimah & Mahmudah, 2023). 

Menurut Abu Ameenah Bilal, alasan utama perbedaan dalam ketetapan hukum di 

kalangan imam madzhab meliputi penafsiran kata dan struktur gramatikal, variasi dalam 

memahami makna kata dan tata bahasa dalam teks agama, perbedaan dalam menilai 

kesahihan hadis, kriteria penerimaan, dan penafsiran teks hadis yang berbeda, pengakuan 

dan penggunaan prinsip-prinsip tertentu seperti ijma', adat (kebiasaan), dan pendapat 

sahabat, serta beragam pendekatan dalam menggunakan analogi atau qiyas untuk 

menetapkan hukum (Abdillah, 2014). 

Muhammad Zuhri membagi penyebab terjadinya ikhtilaf menjadi tiga hal: pertama, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

345 

 

berkaitan dengan sumber hukum; kedua, berkaitan dengan metode ijtihad, seperti teori 

tahsin wa taqbih dan tema kebahasaan; dan ketiga, adat istiadat (Basri et al., 2023). 

Hal ini dapat kita saksikan melalui beberapa media yang melaporkan kejadian 

tersebut. Seperti dilansir oleh Detik Jatim, kericuhan terjadi di acara pengajian Masjid 

Assalam Purimas, Gunung Anyar, Surabaya, Jawa Timur, pada Kamis malam. Ansor 

membubarkan pengajian yang menghadirkan Ustaz Syafiq Riza Basalamah (23/2/2024). 

Kericuhan ini bermula ketika massa Pemuda Ansor menolak kehadiran Ustadz Riza 

Basalamah, karena pengajian tersebut dianggap berpotensi memecah belah bangsa. 

Masalah ushuliyah yang harusnya lebih diperhatikan karena mengancam keyakinan 

dan iman ummat muslim justru tidak diributkan. Ini membutuhkan perhatian lebih dan 

bersatunya para ulama negeri ini agar kita bisa selamat dari ujian ini, bisa kita lihat dari 

dua kejadian di bawah. 

Menurut data dari Mercy Mission, pergeseran demografi ini menunjukkan bahwa 

Indonesia, yang selama ini dikenal sebagai negara dengan mayoritas Muslim, akan 

mengalami perubahan signifikan dalam komposisi agamanya. Hal ini dapat berdampak 

pada aspek sosial, budaya, dan politik negara, serta menekankan pentingnya dialog 

antaragama dan kerukunan sosial untuk menjaga stabilitas dan harmoni di masyarakat 

(https://member.adianhusaini.id/member/blog/detail/benarkah-jumlah-umat-islam-

indonesia-turun,--dan-apa-yang-harus-dilakukan). 

 

  

Gambar 1. Turunnya presentase pemeluk agama Islam di Indonesia (Sumber 

Gambar: https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-

persentasenya). 

Ustadz Fatih Karim dari Quran Foundation menyatakan bahwa banyaknya masalah 

yang terjadi di Indonesia belakangan ini berkaitan dengan banyaknya umat Islam yang 

belum mampu membaca Alquran. Menurut data dari Majelis Ulama Indonesia (MUI), 

sekitar 72 persen umat Islam di Indonesia masih belum bisa membaca Alquran 

(.https://iqra.republika.co.id/berita/s5g5ao430/72-persen-muslim-indonesia-tak-bisa-

baca-alquran). 

Musuh-musuh Islam tidak akan berhenti untuk mengalihkan penganut agama Islam 

dari agamanya, mereka membuat gerakan yang membuat seorang muslim murtad dari 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-persentasenya
https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-persentasenya


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

346 

 

agamanya (kristenisasi) atau menyebarkan paham yang menggangu keyakinan ummat 

muslim seperti sekulerisme (Hidayat et al., 2020). Maka untuk menghindari ancaman ini 

perlu persatuan umat muslim khususnya para ulamanya untuk memerangi gerakan ini. 

Perlu menghindari perdebatan di masalah furu’iyah yang sudah disebutkan di atas untuk 

mewujudkan masyarakat yang toleran dalam menyikapi perbedaan, dengan batas yang 

ditentukan oleh syariat Islam (Ma’sa, 2018). 

Sekularisme telah menciptakan perasaan kehilangan kemuliaan dan jati diri dalam 

identitas keislaman, menurunkan rasa kebanggaan dalam menjadi seorang Muslim yang 

taat (Hidayat & Suryana, 2018). Lebih dari itu, paham ini telah menimbulkan keraguan 

internal terhadap ajaran agama sendiri di kalangan umat Islam, sehingga memunculkan 

pemikiran relatif tentang nilai-nilai keagamaan (Rahma et al., 2022). Dalam konteks ini, 

tantangan bagi masyarakat Muslim bukan hanya terletak pada penegakan nilai-nilai agama 

dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga pada pemeliharaan identitas keislaman dalam 

wajah modernisasi dan sekularisasi yang terus berkembang (Dalmeri et al., 2022). 

Peningkatan toleransi di kalangan umat Muslim dapat memfasilitasi upaya para 

ulama dalam menentang gerakan dan paham yang dianggap merugikan bagi Islam 

(Hidayat & Syahidin, 2019). Dengan adanya toleransi yang lebih luas, umat Muslim dapat 

lebih terbuka terhadap berbagai sudut pandang dan keyakinan yang berbeda, sehingga 

memungkinkan dialog yang lebih terbuka dan konstruktif (Saleh et al., 2024). 

Para ulama dapat menggunakan platform ini untuk menyebarkan pesan-pesan 

perdamaian, keadilan, dan toleransi dalam Islam, serta untuk menentang gerakan atau 

paham yang bertentangan dengan nilai-nilai tersebut (Inayatullah et al., 2024). Oleh 

karena itu, pertumbuhan toleransi di kalangan umat Muslim memiliki potensi untuk 

memperkuat solidaritas dalam menanggapi ancaman yang dianggap merugikan bagi Islam. 

 

Sikap Muslim Terhadap Perbedaan Pendapat 

Agama Islam adalah agama yang mengikuti perkembangan zaman, karena Allah 

Subhanahu Wata’ala telah menutup risalahnya dengan agama yang disampaikan oleh Nabi 

Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam. Dimana Islam telah mencakup seluruh aspek 

kehidupan, bahkan dalam menghadapi perbadaan pendapat (Faisal, 2019). 

Islam telah mencapai kesempurnaan pada saat wafatnya Nabi Muhammad  

Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam pada hari Senin, tanggal 12 Rabiul Awal tahun 11 Hijriah, 

yang bertepatan dengan tanggal 8 Juni 632 Masehi (Dhaiman & Hidayat, 2023). Ini 

menandai penutupan wahyu dan ajaran Islam, menegaskan bahwa agama tersebut telah 

lengkap dan tidak memerlukan tambahan lagi setelah itu (Qasur, 2024). Hal ini dijelaskan 

dalam al-Quran surah al-Ma’idah ayat 3: 

خٌَِقَتُ وَٱلۡ  ٌۡ ِ بِهۦِ وَٱلۡوُ هَتۡ عَلَيۡكُنُ ٱلۡوَيۡتتَُ وَٱلذَّمُ وَلَحۡنُ ٱلۡخٌِضِيشِ وَهَبٓ أهُِلَّ لِغَيۡشِ ٱللََّّ بُعُ حُشِّ يَتُ وَٱلٌَّطِيحَتُ وَهَبٓ أكََلَ ٱلغَّ وَىۡقىُرةَُ وَٱلۡوُتشََدِّ

لِكُنۡ فِغۡق ۗۡ ٱلۡيَىۡمَ يَئظَِ ٱلَّزِييَ كَفشَُواْ هِي دِيٌِكنُۡ فلَََ تخَۡشَىۡهنُۡ إِلََّ هَب ركََّيۡتنُۡ وَهَب ربُحَِ عَلىَ ٱلٌُّصُبِ وَأىَ تغَۡ  نَِۚ رََٰ
تقَۡغِوُىاْ بِٱلَۡصَۡلََٰ

بَۚ فَ  ٌٗ نَ دِي عۡلََٰ فِي هَخۡوَصَتٍ غَيۡشَ وَيِ ٱضۡطُشَّ وَٱخۡشَىۡىَِۚ ٱلۡيَىۡمَ أكَۡوَلۡتُ لَكُنۡ دِيٌَكُنۡ وَأتَۡوَوۡتُ عَلَيۡكُنۡ ًِعۡوَتيِ وَسَضِيتُ لَكُنُ ٱلِۡۡ

حِينٞ   َ غَفىُسٞ سَّ ثۡنٖ فَإىَِّ ٱللََّّ ِ  هُتجََبًفِٖ لِّۡ

Pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, 

sebab itu janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah kepada-Ku. Pada hari ini 

telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu, 

dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu. Tetapi barangsiapa terpaksa karena lapar, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

347 

 

bukan karena ingin berbuat dosa, maka sungguh, Allah Maha Pengampun, Maha 

Penyayang.(“Ms Word Qur’an Kemenag,” 2017) 

Di sini kita akan membahas  beberapa poin penting dalam Islam yang menjelaskan 

solusi dari perbedaan pendapat untuk menumbuhkan toleransi dalam membangun hidup 

rukun dimasyarakat muslim yang akan memberi dampak toleransi antar umat beragama 

di Indonesia. Pertama, Menumbuhkan Empati. Kemampuan memahami perasaan dan 

pikiran orang lain adalah bentuk empati yang penting dalam menghadapi perbedaan. 

Contoh terbaik dari sikap ini dapat dilihat pada para ulama imam mazhab yang dihormati 

karena keilmuannya. Mereka menunjukkan kedewasaan dalam toleransi dan objektivitas, 

selalu mendasarkan pendapat mereka pada al-Qur’an dan Hadis, dan tidak memaksakan 

pandangan pribadi. Sebaliknya, mereka menghargai perasaan dan pemikiran orang lain 

dan siap menerima kebenaran dari siapa pun sumbernya (Bakry, 2014). 

Para ulama ini memegang prinsip bahwa pengetahuan manusia bersifat relatif dan 

kebenaran mutlak hanya milik Allah SWT (Jaelani et al., 2022). Mereka menyadari 

kemungkinan kesalahan dalam pandangan mereka sendiri dan tidak pernah menganggap 

pendapat mereka sebagai yang paling benar dan wajib diikuti. Prinsip-prinsip ini relevan 

dalam kehidupan modern di mana perbedaan pendapat sering menjadi sumber konflik. 

Dengan meneladani sikap toleransi dan keterbukaan para ulama, kita dapat menciptakan 

masyarakat yang lebih harmonis dan damai. 

Kedua, Menjelaskan Pentingnya Persatuan. Membangkitkan kesadaran akan 

pentingnya kesatuan dalam umat Islam menjadi pijakan utama dalam menanggulangi 

dampak negatif dari perpecahan dan fanatisme yang mempengaruhi mereka. Perpecahan 

ini telah mengubah umat Islam dari yang kuat menjadi yang lemah, dari yang kaya 

menjadi miskin, dan dari persaudaraan menjadi konflik yang berpotensi menimbulkan 

ketegangan (Syeikh, 2020). 

Berikut beberapa langkah yang dapat diambil untuk memperkuat Ukhuwah 

Islamiyah: (1) Tafahum (saling memahami): Ini mencakup pengertian terhadap kelebihan 

dan kekurangan individu, serta kekuatan dan kelemahan yang dimiliki masing-masing. 

Dengan pemahaman yang lebih baik, misinterpretasi dan konflik dapat dihindari 

(Rumapea, 2016). (2) Ta’aruf (saling mengenal): Interaksi antar individu memungkinkan 

pemahaman yang lebih baik tentang karakter dan kepribadian masing-masing, meliputi 

aspek fisik, mental, dan perilaku. Pemahaman ini sangat penting untuk menjaga solidaritas 

di antara sesama umat Islam (Nisa, 2019). (3) Takaful (saling menanggung): Keberadaan 

takaful menciptakan rasa keamanan dan solidaritas di antara umat Islam, sehingga mereka 

merasa aman dan terlindungi dalam menghadapi berbagai tantangan (Hardi, 2016). (4) At-

Ta’awun (saling tolong-menolong): Konsep ini menekankan pentingnya bantuan dan 

dukungan antar sesama, di mana yang lebih mampu membantu yang kurang mampu. 

Dengan demikian, kerjasama yang produktif dan saling menguntungkan dapat tercipta 

(Sugesti, 2019). (5) Melalui langkah-langkah ini, Ukhuwah Islamiyah dapat diperkuat, 

menciptakan suasana harmonis dan solid di antara komunitas Muslim. 

Ketiga, Dibuatnya Forum Diskusi Antar Ulama. Forum ini bertujuan untuk 

mengumpulkan ulama Indonesia yang mempunyai latar belakang yang berbeda atau yang 

datang dari ormas tertentu di satu forum untuk dengan tujuan untuk mengedukasi 

masyarakat dalam memahami makna toleransi (Naqib Hamdan et al., 2018). 

Di forum ulama yang berlatar belakang dari suatu ormas menjelaskan pendapat 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

348 

 

yang berbeda dengan yang dengan menyebutkan dalil atas masalah tersebut. Kemudian 

ulama yang lain menanggapi hal tersebut dengan mengutarakan pendapatnya beserta dalil 

dan menyatakan bahwa perbedaan ini bisa ditolerir dan ini bisa diterapkan ke seluruh 

masalah ikhtilafiyah untuk mendapatkan titik tumpuh dalam menerapkan toleransi dalam 

perbedaan tersebut. Kemudian mentukan masalah yang harus disepakati kebenaranya dan 

masalah yang disepakati kebatilannya. 

Keempat, Dibuatnya Kementrian Agama Islam. Maksud kementrian agama Islam 

adalah yang resmi di dalam pemerintahan, dengan menjadikan Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) sebagai kementrian yang resmi di dalam kabinet presiden. Dengan ini kita dapat 

mengimplementasikan dua poin sebelumnya dengan mudah (Sidqi & Witro, 2020) 

Penggabungan MUI menjadi kementerian agama Islam resmi dapat meningkatkan 

koordinasi, efisiensi, dan kepastian hukum dalam urusan keagamaan. Ini merupakan 

langkah reformasi struktural yang memerlukan partisipasi luas dan pemantapan 

kedudukan hukum yang jelas (A. K. Sari & Sirozi, 2023). 

 

SIMPULAN 

Konseling toleransi dalam perspektif Islam mengambil peran besar dalam 

menciptakan hidup rukun di masyarakat. Artikel ini mengidentifikasi beberapa faktor 

yang menyebabkan kurangnya toleransi dalam masyarakat Muslim, seperti kurangnya 

pengetahuan terhadap agama Islam, perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah, dan 

pengaruh sekularisme. Meskipun terdapat tantangan yang dihadapi, penelitian ini 

menyoroti contoh-contoh positif dari masyarakat Muslim yang menerapkan prinsip 

toleransi dengan baik. Penelitian ini menyoroti pentingnya pemahaman yang lebih luas 

mengenai toleransi dalam Islam, serta upaya untuk mengembalikan prinsip-prinsip 

inklusif, toleran, dan beragam dalam pemahaman agama. Di antara langkah-langkah yang 

diusulkan untuk meningkatkan toleransi antara umat Islam adalah meningkatkan empati, 

menjelaskan pentingnya persatuan, menciptakan forum diskusi antar ulama, dan 

menggabungkan Majelis Ulama Indonesia (MUI) menjadi kementerian agama Islam resmi. 

Upaya untuk memperkuat toleransi dalam masyarakat Muslim perlu dilakukan 

melalui pendekatan yang komprehensif, melibatkan pemahaman agama yang mendalam, 

pendekatan sosial, serta reformasi struktural dalam pemerintahan. Hanya dengan 

melakukan langkah-langkah tersebut, masyarakat Muslim dapat menciptakan kehidupan 

yang harmonis dan damai, serta menjaga kesatuan dalam menghadapi tantangan eksternal 

dan internal. 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

Bakry, M. (2014). Dalam Problematika Ikhtilaf Mazhab Fikih. Dalam Problematika Ikhtilaf 
Mazhab Fikih, 14(1), 171–188. 

Naqib Hamdan, M., Anuar Ramli, M., Fiqh dan Usul, J., & Pengajian Islam, A. (2018). 

Perbandingan Resolusi Perubatan antara Majma’ al-Fiqh al-Islami al-Duwali dengan 

al-Majma’ al-Fiqh al-Islami: Analisis pada Metode Pentarjihan Resolusi berkaitan 

Perancangan Keluarga dan Transplan Organ. Seminar Serantau Peradaban Islam, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

349 

 

November, 14–15. 

Abdillah, N. (2014). MADZHAB DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINNYA PERBEDAAN. 

Fikroh, 8(1). 

Basri, M., Hidayat, P., Islam, U., & Antasari, N. (2023). Dinamika Ikhtilaf Di Antara Ulama 

Mazhab Fiqih. Journal Islamic Education, 1(1), 57–66. 

Halik, A. (2016). Paradgima Pendidikan Islam Dalam Transformasi Sistem Kepercayaan 

Tradisional. Al-Ishlah : Jurnal Studi Pendidikan, XIV(2), 137–154. 

Halimah, N., & Mahmudah, Y. L. (2023). Mazhab Fiqih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat 

Konstruksi Hukum Islam. Islamic Education, 1, 94–109. 

MA’SA, L. (2018). Respon K.H. Ahmad Dahlan Terhadap Gerakan Kristenisasi Di Indonesia. 

Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da’wah Melanjutkan, 1(02), 79–89. 

https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v1i02.13 

Masruroh, S. A. (2019). Internalisasi Nilai Tasamuh Dalam Tubuh Organisasi Masyarakat 

Pada Ormas Nu, Muhammadiyah Dan Ldii Di Desa Jogoroto. Menara Tebuireng, 15(1), 

22. 

Mitra, S. N., & Yurna, Y. (2023). Menatap Fiqh Kedepan Dalam Merealisasikan Perbedaan 

Mazhab Menjadi Rahmat. Al Yazidiy: Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 5(2), 

35–46. 

Nisa, H. U. (2019). Media Publikasi pada Bidang Pendidikan Dasar. Jurnal Cakrawala 

Pendas, 5(1), 1–7. 

Putri, A. N. (2023). Pengantar Perbandingan Mazhab Dalam Memahami Keragaman 

Pemikiran Imam Mazhab. 1(1). 

Sugesti, D. (2019). Mengulas Tolong Menolong Dalam Perspektif Islam. PPKn Dan Hukum, 

14(2), 106–113. 

Triadi, H., Alfitri, K., & Untuk Korespondensi, P. (2023). Perlunya Sikap Toleransi Dalam 

Perbedaan Paham Agama Islam di Lingkungan Kampus. Prosiding Seminar Nasional 

Asosiasi Masjid Kampus Indonesia Jakarta, 12(April), 22–26. 

Alawiyah, E. (2023). Dakwah Moderat: Kajian Konseptual. Dirasa Islamiyya: Journal of 

Islamic Studies, 2(1), 37–50. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41 

Barkah, D. (2023). Komunikasi Umat Berbeda Agama Di Media Sosial (Studi Pada Youtube 

Jeda Nulis Program “Indonesia Rumah Bersama”). Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic 

Studies, 2(1), 89–111. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41 

Dalmeri, D., Parhan, M., Hilmiyah, A., Dwi, R., & Bastiar, N. (2022). Sekularisme sebagai 

Tantangan Pendidikan Islam Kontemporer. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 

222–239. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v11i2.7193 

Dhaiman, A. N., & Hidayat, T. (2023). Manajemen Kurikulum Pendidikan Masa Kekhalifahan 

Abbasiyah. Mauriduna: Journal of Islamic Studies, 4(1), 1–17. 

https://doi.org/10.37274/mauriduna.v4i1.683 

Faisal, M. Z. dan. (2019). Sikap Dan Etika Dalam Menghadapi Ikhtilaf Pendapat Mazhab 

Fiqih. Al-Qadha, 6(2), 12–20. https://doi.org/10.32505/v6i2 

Firdaus, L. R. (2023). Dialog Toleransi Antar Umat Beragama. Dirasa Islamiyya: Journal of 

Islamic Studies, 2(1), 70–88. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41 

Fitriani, S. (2020). Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama. Analisis: Jurnal Studi 

Keislaman, 20(2), 179–192. https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489 

Hadisaputra, P. (2020). Implementasi Pendidikan Toleransi Di Indonesia. Dialog, 43(1), 75–

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v11i2.7193
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v4i1.683
https://doi.org/10.32505/v6i2
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

350 

 

88. https://doi.org/10.47655/dialog.v43i1.355 

Hardi, E. A. (2016). Studi Komparatif Takaful Dan Asuransi Konvensional. BISNIS : Jurnal 

Bisnis Dan Manajemen Islam, 3(2), 422. https://doi.org/10.21043/bisnis.v3i2.1504 

Hidayat, T., Abdussalam, A., & Istianah. (2023). Moderasi Islam Dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, 

15(2), 165–182. 

Hidayat, T., & Firdaus, E. (2018). Analisis Atas Terbentuknya Mazhab Fikih, Ilmu Kalam, 

dan Tasawuf Serta Implikasinya dalam Membangun Ukhuwah Islamiyah. Al-Ishlah : 

Jurnal Pendidikan, 10(2), 255–277. 

https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v10i2.81  

Hidayat, T., Rizal, A. S., Abdussalam, A., & Fawwaz, A. G. (2020). Designing Islamic Values 

Integration into Sociology Learning. Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 37–56. 

https://doi.org/10.15575/jpi.v6i1.8119  

Hidayat, T., Sa’adah, N., & Istianah. (2024). Konseling Sebaya Sebagai Wasilah Hisbah Dalam 

Mengatasi Pelanggaran Mahasiswi di Sekolah Tinggi Ilmu Bahasa Arab Ar Raayah 

Sukabumi. Taqorrub: Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah, 5(1), 1–14. 

Hidayat, T., & Sumarna, E. (2019). Kehujjahan Hadis Menurut Imam Empat Mazhab (Studi 

Analisa Terhadap Metode Penyusunan Al-Kutub Al-Sittah). Religia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman, 22(1), 115–135. 

https://doi.org/https://doi.org/10.28918/religia.v22i1.1386  

Hidayat, T., & Supriadi, U. (2019). Comparative Study Of Religious Understandings Of 

Persatuan Umat Islam (PUI) And Al-Irsyad Al-Islamiyyah (Review Of Similarities And 

Differences In Building Ukhuwah Islamiyyah). ISLAM REALITAS : Journal of Islamic & 

Social Studies, 5(2), 186–201. 

Hidayat, T., & Suryana, T. (2018). Menggagas Pendidikan Islami: Meluruskan Paradigma 

Pendidikan Di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 3(1), 75–91. 

https://doi.org/https://doi.org/10.35316/jpii.v3i1.89  

Hidayat, T., & Syahidin. (2019). Education Values Based On The Thinking Of KH. Choer 

Affandi And Their Relevance To The Modern Education (The Study of The Legendary 

Islamic Scholar of Pondok Pesantren Miftahul Huda Manonjaya, Tasikmalaya). Tadris: 

Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 27–39. 

https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.1951  

Inayatullah, I. H., Hidayat, T., & Istianah. (2024). Konfrontasi Dakwah Ulama Dan 

Pemerintah (Studi Kasus Persekusi Ulama Masa Amangkurat I). Dirasa Islamiyya: 

Journal of Islamic Studies, 3(1), 45–58. https://doi.org/10.61630/dijis.v1i1.41  

Jaelani, J. (2023). Modernitas Kehidupan Beragama Dalam Perkembangan Pendidikan Islam 

( Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh ). Civilization Research: Journal Of 

Islamic Studies, 2(2), 168–187. https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1  

Jaelani, J., Hidayat, T., & Istianah, I. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Al-Qur’an (Studi 

Analisis Surat Al-Muddaṡṡir Ayat 1-7). ZAD Al-Mufassirin, 4(2), 223–239. 

https://doi.org/10.55759/zam.v4i2.23  

Kurniawan, A. W., Awaludin, M., & Husein, M. F. (2023). Perbandingan Metode Memahami 

Perbedaan Diantara Ulama Mazhab Fiqih. Journal Islamic Education, 1(2), 73–80. 

Kusumah, M. W., Hidayat, T., Tamam, A. M., & Irwansyah, F. S. (2023). The Concept of Sirah 

Education Curriculum in Junior High School according to Abu Al-Hasan Ali Al-Nadwi. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.47655/dialog.v43i1.355
https://doi.org/10.21043/bisnis.v3i2.1504
https://doi.org/https:/doi.org/10.35445/alishlah.v10i2.81
https://doi.org/10.15575/jpi.v6i1.8119
https://doi.org/https:/doi.org/10.28918/religia.v22i1.1386
https://doi.org/https:/doi.org/10.35316/jpii.v3i1.89
https://doi.org/https:/doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.1951
https://doi.org/10.61630/dijis.v1i1.41
https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1
https://doi.org/10.55759/zam.v4i2.23


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

351 

 

Islamic Research : The International Journal of Islamic Civilization Studies, 6(1), 1–14. 

https://doi.org/10.47076/jkpis.v6i1.154  

Mubarak, M. A. (2023). Implementasi Konseling Lintas Agama Dan Budaya Dalam 

Mewujudkan Toleransi Beragama. Counseling As Syamil, 03(1), 39–50. 

Muslim. (2023). Konseling Lintas Budaya Sebagai Bentuk Toleransi dan Kerukunan Antar 

Umat Beragama di Bandar Pasir Mandoge. Ghaidan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam 

Dan Kemasyarakatan, 7(2), 130–135. 

Nurlaela, E. (2023). Peranan Penyuluh Agama Dalam Dakwah Moderat. Dirasa Islamiyya: 

Journal of Islamic Studies, 2(1), 51–69. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41 

Qasur, M. S. M. (2024). Istisykālāt Al Imām Al Syaṭibī Fi Juz`i Al Aḥkām Min Muwāfaqātihi 

(Dirāsaħ Tahlīlīyyaħ Naqdiyyaħ). Civilization Research: Journal Of Islamic Studies, 3(1), 

204–234. https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.43  

Rahma, F. N., Hidayat, T., & Alim, A. (2022). Studi Kritis Teori Belajar Behavioristik Dalam 

Perspektif Pendidikan Islam. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(2), 69–92. 

https://doi.org/https://doi.org/10.17509/tk.v20i2.50643  

Rahma, F. N., Hidayat, T., Kusumah, M. W., Hafidhuddin, D., & Al-Hamat, A. (2023). Konsep 

Pendidikan Al-Qur’an Dalam Membentuk Masyarakat Islami (Al-Mujtama’ Al-Islami). 

ZAD Al-Mufassirin, 5(2), 200–226. https://doi.org/10.55759/zam.v5i2.93  

Rumapea, M. E. (2016). Kedewasaan Beragama Salah Satu Wujud Kerukunan Beragama. 

Jupiis: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial, 3(1), 15. 

https://doi.org/10.24114/jupiis.v8i1.3679  

Ryan, A., & Hidayat, T. (2022). Istirātījiyyatu Idzā’ati Salam FM Sukabumi Fī Nasyri Al-

Da’wah Al-Islāmiyyah. Mauriduna: Journal of Islamic Studies, 3(2), 103–115. 

https://doi.org/10.37274/mauriduna.v3i2.627  

Saleh, M., Noor, I., & Sulaeman. (2024). The Birth of Muhammadiyah in Sukabumi Cikal 

Bakal Lahirnya Muhammadiyah di Sukabumi. Civilization Research: Journal Of Islamic 

Studies, 3(1), 41–59. https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.47  

Sari, A. K., & Sirozi, M. (2023). Politik Pendidikan Islam Indonesia Masa Reformasi (1998-

Sekarang). Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 20–37. 

https://doi.org/10.32923/tarbawy.v10i1.3449  

Sari, R. K. (2021). Penelitian Kepustakaan Dalam Penelitian Pengembangan Pendidikan 

Bahasa Indonesia. Jurnal Borneo Humaniora, 4(2), 60–69. 

https://doi.org/10.35334/borneo_humaniora.v4i2.2249  

Sidqi, I., & Witro, D. (2020). Kedudukan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Mui) Dalam 

Perspektif Hukum Islam Dan Nasional: Studi Implikasi Fatwa Terhadap Masyarakat. 

Nizham Journal of Islamic Studies, 8(01), 62. 

https://doi.org/10.32332/nizham.v8i01.2103  

Syeikh, A. K. (2020). Potret Ukhuwah Islamiyah Dalam Al-Qur’an: Upaya Merajutnya Dalam 

Kehidupan Umat Islam. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 16(2), 176. 

https://doi.org/10.22373/jim.v16i2.6567  

Zukhdi, M. (2017). DINAMIKA PERBEDAAN MADZHAB DALAM ISLAM (Studi terhadap 

Pengamalan Madzhab di Aceh). Jurnal Ilmiah Islam Futura, 17(1), 121. 

https://doi.org/10.22373/jiif.v17i1.1024  

Zulkarnain, Z. (2019). Kematangan Beragama dalam Perspektif Psikologi Tasawuf. 

Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 10(2), 305–325. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.47076/jkpis.v6i1.154
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.43
https://doi.org/https:/doi.org/10.17509/tk.v20i2.50643
https://doi.org/10.55759/zam.v5i2.93
https://doi.org/10.24114/jupiis.v8i1.3679
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v3i2.627
https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.47
https://doi.org/10.32923/tarbawy.v10i1.3449
https://doi.org/10.35334/borneo_humaniora.v4i2.2249
https://doi.org/10.32332/nizham.v8i01.2103
https://doi.org/10.22373/jim.v16i2.6567
https://doi.org/10.22373/jiif.v17i1.1024


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

352 

 

https://doi.org/10.32923/maw.v10i2.873  

musnad abu dawud. (n.d.). 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.32923/maw.v10i2.873

