A\

§04

cons-iedu

7

e

Islamic Guidance and Counseling Journal
S P-ISSN 2798-5040 E-ISSN 2798-3218
= LT
Vol. 05 No. 02 Desember 2025 DOI: https://doi.org/10.51192 /cons.v5i2.1225 CONS-EDU Islamic Guidance and Counseling Journal

Konseling Toleransi dalam Perspektif Islam dan Peranannya
dalam Menciptakan Hidup Rukun di Masyarakat

Saepul Anwar?
Tatang Hidayat?
Muhammad Fikram3
[stianah#
123 Sekolah Tinggi [lmu Bahasa Arab Ar Raayah, Sukabumi, Indonesia
4 UIN Raden Mas Said, Surakarta, Indonesia
saepulanwar@arraaayah.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji upaya menciptakan kehidupan yang rukun dan harmonis
di tengah masyarakat Muslim yang majemuk. Kehidupan sosial keagamaan yang damai menjadi
kebutuhan penting dalam menjaga stabilitas dan persatuan umat, khususnya di tengah perbedaan
pandangan keagamaan dan organisasi massa Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi literatur, yang bersumber dari buku, jurnal ilmiah, dokumen
keagamaan, serta kajian pemikiran ulama terkait isu ukhuwah dan konflik keagamaan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa konflik dalam masyarakat Muslim sering dipicu oleh kurangnya
pemahaman dan pengetahuan agama, perbedaan pandangan furu’iyah, serta pengaruh sekularisme
yang melemahkan nilai-nilai persaudaraan Islam. Prinsip ukhuwah Islamiyah terbukti memiliki
peran strategis dalam menciptakan kedamaian dan toleransi, meskipun terdapat perbedaan afiliasi
organisasi massa Islam. Penelitian ini merekomendasikan peningkatan empati sosial, penguatan
persatuan umat, pengadaan forum dialog dan diskusi antarulama, serta integrasi Majelis Ulama
Indonesia (MUI) sebagai lembaga resmi setingkat kementerian untuk memperkuat koordinasi
keagamaan nasional. Implikasi penelitian ini menegaskan bahwa penguatan toleransi dan
kerukunan dalam masyarakat Muslim memerlukan pemahaman agama yang mendalam,
pendekatan sosial yang inklusif, serta reformasi struktural dalam pengelolaan kehidupan
keagamaan.

Kata Kunci: Konseling; Toleransi; Perspektif Islam; Hidup Rukun ; Masyarakat

ABSTRACT

This study aims to examine efforts to create a harmonious and peaceful life within Muslim society
amid religious diversity. Social and religious harmony is essential for maintaining unity and social
stability, particularly in the context of differing religious interpretations and affiliations among
Islamic mass organizations. This study employs a qualitative approach using a literature review
method, drawing on books, scholarly journals, religious documents, and classical as well as
contemporary Islamic scholarship related to the concepts of ukhuwah and religious conflict. The
findings indicate that conflicts within Muslim communities are often triggered by a lack of religious
knowledge, differences in furu‘iyyah (secondary religious matters), and the influence of secularism
that weakens the spirit of Islamic brotherhood. The principle of ukhuwah Islamiyah plays a strategic
role in fostering peace and coexistence despite differences among Islamic organizations. This study
recommends enhancing social empathy, strengthening unity among Muslims, establishing forums for
dialogue and discussion among scholars, and integrating the Indonesian Ulema Council (Majelis
Ulama Indonesia/MUI) as an official ministry-level institution to improve national religious
coordination. The implications of this study emphasize that strengthening tolerance and harmony in
Muslim society requires deep religious understanding, inclusive social approaches, and structural
reforms in religious governance.

Keywords: Counseling; Tolerance; Islamic Perspective; Living in Harmony; Society

Qtel}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1225

PENDAHULUAN

Manusia memiliki pemikiran pendapat dan kebiasaan yang mengikuti nenek
moyangnya dari perlakuan bahkan keyakinan (Barkah, 2023). Hal ini menyebabkan
timbulnya perbedaan pandangan dalam beragama, maka dari itu kita tidak dapat
menghindari datangnya berbagai ajaran, paham, aliran, sekte atau mazhab dalam Islam
yang timbul sebab perbedaan pandangan tersebut (Putri, 2023).

Perbedaan adalah takdir dalam kehidupan. Sebagaimana yang kita saksikan,
manusia lahir dengan beragam bentuk, seperti: suku, bangsa, jenis kelamin, budaya, dan
bahasa yang berbeda, bahkan pemikiran, dan karakter yang beragam (Triadi et al., 2023).
Hal ini adalah fitrah manusia sebagaimana telah dijelaskan di dalam al-Qur’an (QS: Hud:
118-119): ‘ ) o o
A8 iy A Gl B an ) 0 ) (R 5115 Y3 Bas BT AT el o o s 3

Omadl G5 2l G g OOEY

118. Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentu Dia jadikan manusia umat yang satu,
tetapi mereka senantiasa berselisih (pendapat), 119. kecuali orang yang diberi rahmat
oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan mereka. Kalimat (keputusan)
Tuhanmu telah tetap, “Aku pasti akan memenuhi neraka Jahanam dengan jin dan manusia
(vang durhaka) semuanya”(“Ms Word Qur’an Kemenag,” 2017)

Dalam hadis Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam yang diriwayatkan Abu
Daud yang artinya:

“Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam bersabda: Umat Yahudi terbagi pada tujuh
puluh satu atau tujuh puluh dua kelompok (firgah), begitupun umat Nasrani. Adapun
umatku terbagi pada tujuh puluh tiga kelompok”.(Musnad Abu Dawud, n.d.).

Di dalam Islam ada empat paham yang merupakan hasil dari ijtihad ulama dan
paham ini dikenal sebagai mazhab ahlus-sunnah wal jama’ah, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i,
dan Hambali (Jaelani, 2023). Indonesia salah satu negara yang memiliki populasi muslim
terbanyak yang mencapai 85% (Rahma et al, 2023). Dengan organisasi Islam yang
beragam dan mayoritas muslim di Indonesia penganut mazhab Syafi’i (Halimah &
Mahmudah, 2023).

Perbedaan merupakan bagian alami dari kehidupan manusia yang tidak bisa
dihindari, namun seringkali dianggap negatif. Jika perbedaan disikapi dengan emosi dan
kebencian, maka hasilnya cenderung negatif dan bisa mengarah pada sikap intoleran yang
berpotensi memicu konflik (Firdaus, 2023). Namun, jika kita melihat perbedaan sebagai
sesuatu yang positif dan alami, serta menghormatinya, pandangan kita terhadap
perbedaan akan berubah menjadi positif dan mendorong sikap toleransi yang dapat
menciptakan kedamaian dan harmoni (Alawiyah, 2023). Dalam konteks ini, penting untuk
melakukan upaya dalam mengembalikan prinsip-prinsip inklusif, toleran, dan beragam
dalam pemahaman agama (fikih). Sumber-sumber intoleransi yang mungkin berasal dari
interpretasi fikih harus dievaluasi ulang dan disesuaikan agar sesuai dengan nilai-nilai
inklusif dan toleran (Basri et al., 2023).

Masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam pasti beragam, karena dipengaruhi
oleh sudut pandang, lingkungan, zaman, dan tujuan yang berbeda. Namun, pada zaman
kehidupan Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam, perbedaan dalam memahami syariat
Islam bisa disikapi dengan baik .

[@ 0)O) 341

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wafatnya Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam, para sahabat, tabi'in, dan tabi'ut
tabi'in menyebabkan timbulnya berbagai permasalahan yang beragam dan mepunyai
kondisi yang berbeda. Oleh karena itu, para sahabat membandingkan pandangan dan
perbedaan antara masa setelahnya dengan masa Rasulullah Shallallahu ‘Alihi Wa Sallam,
serta mencari persamaan antara keduanya. Dari sinilah muncul berbagai pendapat yang
terkait dengan masalah atau hukum Islam dari para sahabat, tabi'in, dan juga ahli fikih
atau ulama yang menguasai bidang tersebut (Mitra & Yurna, 2023).

Banyaknya organisasi Islam di Indonesia atau yang biasa dikenal dengan organisasi
masyarakat (ormas) Islam seperti: Jami’atul Khair, Sarekat Islam, Al-Irsyad Al-Islamiyyah,
Muhammadiyah, Persatuan Islam, Nahdlatul Ulama (NU), Mathlaul Anwar, Al-Washiliyah,
Persatuan Umat Islam (PUI), Al-Khairat, Nahdlatul Wathan, Dewan Dakwah Islamiyyah
Indonesia (DDI) dan masih banyak yang lainnya menimbulkan perdebatan di kalangan
masyarakat bahkan konflik di antara Masyarakat (Hidayat & Supriadi, 2019). Hal ini
disebabkan karena banyaknya perbedaan tafsir dalam Alquran dan hadis, khususnya yang
berkaitan dengan masalah ibadah furu’iyah. Yang dimana perbedaan tersebut tidak
dijadikan dasar untuk memahami paham satu sama lain, akan tetapi dijadikan akar dari
konflik internal (Halik, 2016).

Dalam beberapa waktu terakhir, isu tentang keyakinan yang mengklaim memiliki
kebenaran mutlak semakin mencuat, dimana seringkali menggunakan istilah 'kafir', ahli
bid’ah, ahli syubhat untuk mengidentifikasi orang-orang yang tidak sepaham (Hidayat &
Firdaus, 2018). Fenomena tersebut menunjukkan pandangan eksklusif dari kelompok-
kelompok ini, yang sulit menerima keberadaan individu-individu di luar lingkup mereka
sendiri (Hidayat et al, 2023). Akibatnya, perilaku semacam ini dinilai mengganggu
harmoni sosial dan sering kali menimbulkan penilaian negatif terhadap kelompok-
kelompok tersebut (Ryan & Hidayat, 2022).

Deskripsi di atas menggambarkan betapa kurangnya pemahaman umat Islam
terhadap toleransi internal terhadap perbedaan yang ada (Nurlaela, 2023). Situasi ini
memang patut menjadi perhatian kita, karena kesadaran akan toleransi internal yang
kurang bisa dijalankan dengan baik dan terus-menerus tidak mendapatkan penyelesaian.
Harapan untuk perdamaian dan persatuan di antara umat Islam hanyalah menjadi slogan
kosong jika tidak diikuti dengan tindakan nyata.

Penelitian sebelumnya yang relevan dengan penelitian ini:

Pertama, penelitian Muslim (2023) berjudul Konseling Lintas Budaya Sebagai
Bentuk Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama di Bandar Pasir Mandoge. Hasil
penelitian ini, Konseling lintas budaya adalah pendekatan yang penting dan relevan dalam
konteks masyarakat yang multikultural. Konselor yang memiliki kepekaan budaya,
pengetahuan luas tentang budaya, dan keterampilan responsif secara kultural dapat
membantu menciptakan lingkungan konseling yang inklusif dan mendukung konseling
dari berbagai latar belakang budaya dalam mengatasi masalah dan mencapai
pertumbuhan pribadi yang positif toleransi dan kerukunan antar umat beragama adalah
pilar utama dalam menjaga persatuan bangsa dan kedaulatan negara Indonesia, dan
konsep ini dapat diterapkan dengan menghormati perbedaan dan hak-hak individu dalam
menjalankan keyakinan agamanya.

Kedua, penelitian Mubarak (2023) berjudul Implementasi Konseling Lintas Agama
Dan Budaya Dalam Mewujudkan Toleransi Beragama. Hasil penelitian ini, konseling lintas

ONolo}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

agama dan budaya dapat menciptakan toleransi beragama dilingkungan masyarakat
dengan menggunakan pendekatan konseling eklektik, pendekatan konseling eklektik
mampu memadukan berbagai konsep konseling sehingga bersifat fleksibel dan dapat
mewujudkan toleransi beragama dilingkungan masyarakat.

Ketiga, penelitian Masruroh berjudul internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dalam
organisasi masyarakat Islam di salah satu desa di Kabupaten Jombang, yaitu Desa
Jogoroto, Kecamatan Jogoroto, Kabupaten Jombang. Meskipun memiliki karakteristik
umum seperti desa-desa lainnya, Desa Jogoroto memiliki keunikan sendiri dibandingkan
dengan desa-desa di sekitarnya. Mayoritas penduduk Desa Jogoroto adalah penganut
agama Islam, namun mereka terbagi dalam berbagai organisasi massa Islam seperti
Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Lembaga Dakwah Islamiyah Indonesia (LDII).
Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai tasamuh (toleransi) di
Desa Jogoroto, Kecamatan Jogoroto, Kabupaten Jombang, berhasil dilakukan oleh NU,
Muhammadiyah, dan LDII. Meskipun menggunakan metode berbeda, ketiga organisasi ini
mampu menciptakan lingkungan yang harmonis dan toleran. Hal ini menegaskan bahwa
tasamuh adalah fondasi penting untuk kerukunan sosial di tengah keberagaman praktik
keagamaan.Meskipun tergabung dalam organisasi yang berbeda, tidak pernah terjadi
konflik terbuka di antara mereka hingga saat ini. Meskipun demikian, peluang terjadinya
konflik muncul hampir setiap tahun saat umat Islam di desa ini menentukan waktu
memulai ibadah puasa Ramadhan dan penentuan hari 1 Syawal. Namun, hasil observasi
menunjukkan bahwa tidak ada konflik yang terjadi, hal ini disebabkan oleh penerapan
prinsip ukhuwah Islamiyah yang dilaksanakan dengan baik. Dari pengamatan, penerapan
ukhuwah Islamiyah telah menciptakan kehidupan yang damai, rukun, dan harmonis secara
sosial (Masruroh, 2019).

Penelitian sebelumnya dengan penelitian ini sama-sama meneliti tentang toleransi
agama dan perbedaan pendapat dalam agama Islam di masyarakat. Adapun penelitian
sebelumnya belum membahas perbedaan pendapat dalam Islam dengan objek perbedaan
pendapatnya masalah furu’iyah. Oleh karena itu, penelitian ini untuk mengisi kekosongan
penelitian sebelumnya. Tujuan penelitian ini untuk menganalisis konseling toleransi
dalam perspektif Islam dan peranannya dalam menciptakan kehidupan rukun di
masyarakat.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, karena pendekatan ini bertujuan

untuk memahami makna dari fenomena yang diamati. Pendekatan ini sangat sesuai untuk
mengeksplorasi konsep toleransi dalam Islam dan penerapannya dalam kehidupan social
(Sugiyono, 2020). Adapun metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi
pustaka (library research), yang melibatkan pengumpulan data melalui penelaahan
literatur yang relevan dengan topik penelitian. R. K. Sari, (2021) studi pustaka
memungkinkan penulis untuk mempelajari dan memahami teori-teori yang terdapat
dalam berbagai literatur seperti buku, jurnal, dan artikel. Metode ini memberikan
wawasan komprehensif mengenai ajaran toleransi dalam Islam dan bagaimana prinsip-
prinsip tersebut diterapkan untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di masyarakat

Qtel}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Toleransi
Secara etimologis, kata "toleran" berasal dari bahasa Inggris "toleratio," yang berarti

toleransi. Dalam bahasa Arab, istilah ini disebut "al-tassamuh," yang mencakup sikap
tenggang rasa, teposeliro, dan membiarkan (Hidayat et al.,, 2024). Secara terminologis,
toleransi adalah sikap yang memungkinkan orang lain untuk bertindak sesuai dengan
kepentingan dan keyakinan masing-masing, menghormati perbedaan, dan mengakui hak
setiap individu untuk hidup sesuai dengan keyakinannya tanpa mengalami diskriminasi
atau tekanan. Toleransi sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang harmonis dan
damai (Fitriani, 2020).

Toleransi, menurut United Nations Educational, Scientific, and Cultural Organization
(UNESCO), mencakup rasa hormat yang tulus terhadap satu sama lain, akomodasi dan
penerimaan terhadap perbedaan pribadi dan budaya, penyelesaian konflik secara damai,
penerimaan dan penghargaan terhadap keanekaragaman budaya, penghormatan terhadap
orang asing dan kelompok minoritas, rasa humor, kesopanan dan keramahan, serta
keterbukaan pikiran (UNESCO, 1998). Bisa dikatakan bahwa definisi toleransi dari
UNESCO sangat komprehensif dan memberikan penjelasan yang lugas tentang apa yang
dimaksud dengan toleransi. Dalam sebuah masyarakat yang merupakan rumah bagi
banyak agama, kepercayaan, aliran pemikiran, adat istiadat, dan budaya yang berbeda,
berbagai pandangan ini mencerminkan toleransi (Hadisaputra, 2020).

Sebab Tumbuhnya Sifat Intoleran Dalam Masyarakat Muslim
Kurang luasnya pengetahuan terhadap agama Islam dan kaidah-kaidah yang ada di

dalamnya merupakan penyebab terbesar terjadinya konflik di kalangan umat Islam
(Kurniawan et al, 2023). Dimana kita lebih meributkan masalah furu’iyah yang bisa
ditolerir perbedaanya contohnya sperti qunut shubuh, membaca basmalah dengan jahr,
raka’at sholat tarawih dan yang lainnya yang menyebabkan perpecahan di kalangan umat
muslim sendiri (Zulkarnain, 2019).

Perbedaan dalam masalah furu'iyah terjadi karena variasi dalam menetapkan
hukum Islam, yang dipengaruhi oleh faktor manusia dan agama (Kusumah et al., 2023).
Perbedaan ini berkembang seiring dengan pertumbuhan hukum dari generasi ke generasi,
dan kadang-kadang memicu pertentangan tajam, terutama di kalangan masyarakat awam
(Hidayat & Sumarna, 2019). Meskipun kita hidup di era kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi, perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah tetap menjadi isu besar di
berbagai kelompok masyarakat (Zukhdi, 2017). Hal ini disebabkan oleh kurangnya upaya-
upaya untuk memberikan pengertian dan pemahaman mengenai ikhtilaf dan cara
menyikapinya (Halimah & Mahmudah, 2023).

Menurut Abu Ameenah Bilal, alasan utama perbedaan dalam ketetapan hukum di
kalangan imam madzhab meliputi penafsiran kata dan struktur gramatikal, variasi dalam
memahami makna kata dan tata bahasa dalam teks agama, perbedaan dalam menilai
kesahihan hadis, kriteria penerimaan, dan penafsiran teks hadis yang berbeda, pengakuan
dan penggunaan prinsip-prinsip tertentu seperti ijma’, adat (kebiasaan), dan pendapat
sahabat, serta beragam pendekatan dalam menggunakan analogi atau giyas untuk
menetapkan hukum (Abdillah, 2014).

Muhammad Zuhri membagi penyebab terjadinya ikhtilaf menjadi tiga hal: pertama,

Qtel}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

berkaitan dengan sumber hukum; kedua, berkaitan dengan metode ijtihad, seperti teori
tahsin wa tagbih dan tema kebahasaan; dan ketiga, adat istiadat (Basri et al., 2023).

Hal ini dapat kita saksikan melalui beberapa media yang melaporkan kejadian
tersebut. Seperti dilansir oleh Detik Jatim, kericuhan terjadi di acara pengajian Masjid
Assalam Purimas, Gunung Anyar, Surabaya, Jawa Timur, pada Kamis malam. Ansor
membubarkan pengajian yang menghadirkan Ustaz Syafiq Riza Basalamah (23/2/2024).
Kericuhan ini bermula ketika massa Pemuda Ansor menolak kehadiran Ustadz Riza
Basalamah, karena pengajian tersebut dianggap berpotensi memecah belah bangsa.

Masalah ushuliyah yang harusnya lebih diperhatikan karena mengancam keyakinan
dan iman ummat muslim justru tidak diributkan. Ini membutuhkan perhatian lebih dan
bersatunya para ulama negeri ini agar kita bisa selamat dari ujian ini, bisa kita lihat dari
dua kejadian di bawah.

Menurut data dari Mercy Mission, pergeseran demografi ini menunjukkan bahwa
Indonesia, yang selama ini dikenal sebagai negara dengan mayoritas Muslim, akan
mengalami perubahan signifikan dalam komposisi agamanya. Hal ini dapat berdampak
pada aspek sosial, budaya, dan politik negara, serta menekankan pentingnya dialog
antaragama dan kerukunan sosial untuk menjaga stabilitas dan harmoni di masyarakat
(https://member.adianhusaini.id/member/blog/detail /benarkah-jumlah-umat-islam-
indonesia-turun,--dan-apa-yang-harus-dilakukan).

100%

0 —_— = . + —_— e
0%
0% == Musn
& Krigten
6% Katohk
Hindu
50%
——Buddha
s —a— Konghucu
Lanrya
W% Tidak ey atakan
Tidak ditanya
1%
0%
o s ——=— = e - s
1580 1985 13950 FLELE] 2005 2010 2018

Gambar 1. Turunnya presentase pemeluk agama Islam di Indonesia (Sumber
Gambar: https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-
persentasenya).

Ustadz Fatih Karim dari Quran Foundation menyatakan bahwa banyaknya masalah
yang terjadi di Indonesia belakangan ini berkaitan dengan banyaknya umat Islam yang
belum mampu membaca Alquran. Menurut data dari Majelis Ulama Indonesia (MUI),
sekitar 72 persen umat Islam di Indonesia masih belum bisa membaca Alquran
(-https://iqra.republika.co.id/berita/s5g5a0430/72-persen-muslim-indonesia-tak-bisa-
baca-alquran).

Musuh-musuh Islam tidak akan berhenti untuk mengalihkan penganut agama Islam
dari agamanya, mereka membuat gerakan yang membuat seorang muslim murtad dari

QtoL}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-persentasenya
https://id.quora.com/Mengapa-agama-Islam-di-Indonesia-terus-berkurang-persentasenya

agamanya (kristenisasi) atau menyebarkan paham yang menggangu keyakinan ummat
muslim seperti sekulerisme (Hidayat et al., 2020). Maka untuk menghindari ancaman ini
perlu persatuan umat muslim khususnya para ulamanya untuk memerangi gerakan ini.
Perlu menghindari perdebatan di masalah furu’iyah yang sudah disebutkan di atas untuk
mewujudkan masyarakat yang toleran dalam menyikapi perbedaan, dengan batas yang
ditentukan oleh syariat Islam (Ma’sa, 2018).

Sekularisme telah menciptakan perasaan kehilangan kemuliaan dan jati diri dalam
identitas keislaman, menurunkan rasa kebanggaan dalam menjadi seorang Muslim yang
taat (Hidayat & Suryana, 2018). Lebih dari itu, paham ini telah menimbulkan keraguan
internal terhadap ajaran agama sendiri di kalangan umat Islam, sehingga memunculkan
pemikiran relatif tentang nilai-nilai keagamaan (Rahma et al,, 2022). Dalam konteks ini,
tantangan bagi masyarakat Muslim bukan hanya terletak pada penegakan nilai-nilai agama
dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga pada pemeliharaan identitas keislaman dalam
wajah modernisasi dan sekularisasi yang terus berkembang (Dalmeri et al., 2022).

Peningkatan toleransi di kalangan umat Muslim dapat memfasilitasi upaya para
ulama dalam menentang gerakan dan paham yang dianggap merugikan bagi Islam
(Hidayat & Syahidin, 2019). Dengan adanya toleransi yang lebih luas, umat Muslim dapat
lebih terbuka terhadap berbagai sudut pandang dan keyakinan yang berbeda, sehingga
memungkinkan dialog yang lebih terbuka dan konstruktif (Saleh et al., 2024).

Para ulama dapat menggunakan platform ini untuk menyebarkan pesan-pesan
perdamaian, keadilan, dan toleransi dalam Islam, serta untuk menentang gerakan atau
paham yang bertentangan dengan nilai-nilai tersebut (Inayatullah et al, 2024). Oleh
karena itu, pertumbuhan toleransi di kalangan umat Muslim memiliki potensi untuk
memperkuat solidaritas dalam menanggapi ancaman yang dianggap merugikan bagi Islam.

Sikap Muslim Terhadap Perbedaan Pendapat

Agama Islam adalah agama yang mengikuti perkembangan zaman, karena Allah
Subhanahu Wata’ala telah menutup risalahnya dengan agama yang disampaikan oleh Nabi
Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam. Dimana Islam telah mencakup seluruh aspek
kehidupan, bahkan dalam menghadapi perbadaan pendapat (Faisal, 2019).

Islam telah mencapai kesempurnaan pada saat wafatnya Nabi Muhammad
Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam pada hari Senin, tanggal 12 Rabiul Awal tahun 11 Hijriah,
yang bertepatan dengan tanggal 8 Juni 632 Masehi (Dhaiman & Hidayat, 2023). Ini
menandai penutupan wahyu dan ajaran Islam, menegaskan bahwa agama tersebut telah
lengkap dan tidak memerlukan tambahan lagi setelah itu (Qasur, 2024). Hal ini dijelaskan
dalam al- Quran surah al-Ma’idah ayat 3:
| dsmjmu\,m)m,ms}d\,u?mjam)J,Jda,\u})}g\ ?;J”m}m%s:hwﬁ
gA’“z')\aeS_\.muA\jﬁwj\&mejﬂ\duaeﬁqel)ﬁ!h \WU\JM\&@Au}ﬁsgum
Pwe)km\uduaeh‘ﬁ\eﬁuaajjwmﬁcuw\JeSuqul;ﬂAS\wﬂ\u}u;\}

aad e A 8 qn‘g{ N HEN

Pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu,
sebab itu janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah kepada-Ku. Pada hari ini
telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu,
dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu. Tetapi barangsiapa terpaksa karena lapar,

Qtel}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bukan karena ingin berbuat dosa, maka sungguh, Allah Maha Pengampun, Maha
Penyayang.(“Ms Word Qur’an Kemenag,” 2017)

Di sini kita akan membahas beberapa poin penting dalam Islam yang menjelaskan
solusi dari perbedaan pendapat untuk menumbuhkan toleransi dalam membangun hidup
rukun dimasyarakat muslim yang akan memberi dampak toleransi antar umat beragama
di Indonesia. Pertama, Menumbuhkan Empati. Kemampuan memahami perasaan dan
pikiran orang lain adalah bentuk empati yang penting dalam menghadapi perbedaan.
Contoh terbaik dari sikap ini dapat dilihat pada para ulama imam mazhab yang dihormati
karena keilmuannya. Mereka menunjukkan kedewasaan dalam toleransi dan objektivitas,
selalu mendasarkan pendapat mereka pada al-Qur’an dan Hadis, dan tidak memaksakan
pandangan pribadi. Sebaliknya, mereka menghargai perasaan dan pemikiran orang lain
dan siap menerima kebenaran dari siapa pun sumbernya (Bakry, 2014).

Para ulama ini memegang prinsip bahwa pengetahuan manusia bersifat relatif dan
kebenaran mutlak hanya milik Allah SWT (Jaelani et al, 2022). Mereka menyadari
kemungkinan kesalahan dalam pandangan mereka sendiri dan tidak pernah menganggap
pendapat mereka sebagai yang paling benar dan wajib diikuti. Prinsip-prinsip ini relevan
dalam kehidupan modern di mana perbedaan pendapat sering menjadi sumber konflik.
Dengan meneladani sikap toleransi dan keterbukaan para ulama, kita dapat menciptakan
masyarakat yang lebih harmonis dan damai.

Kedua, Menjelaskan Pentingnya Persatuan. Membangkitkan kesadaran akan
pentingnya kesatuan dalam umat Islam menjadi pijakan utama dalam menanggulangi
dampak negatif dari perpecahan dan fanatisme yang mempengaruhi mereka. Perpecahan
ini telah mengubah umat Islam dari yang kuat menjadi yang lemah, dari yang kaya
menjadi miskin, dan dari persaudaraan menjadi konflik yang berpotensi menimbulkan
ketegangan (Syeikh, 2020).

Berikut beberapa langkah yang dapat diambil untuk memperkuat Ukhuwah
Islamiyah: (1) Tafahum (saling memahami): Ini mencakup pengertian terhadap kelebihan
dan kekurangan individu, serta kekuatan dan kelemahan yang dimiliki masing-masing.
Dengan pemahaman yang lebih baik, misinterpretasi dan konflik dapat dihindari
(Rumapea, 2016). (2) Ta’aruf (saling mengenal): Interaksi antar individu memungkinkan
pemahaman yang lebih baik tentang karakter dan kepribadian masing-masing, meliputi
aspek fisik, mental, dan perilaku. Pemahaman ini sangat penting untuk menjaga solidaritas
di antara sesama umat Islam (Nisa, 2019). (3) Takaful (saling menanggung): Keberadaan
takaful menciptakan rasa keamanan dan solidaritas di antara umat Islam, sehingga mereka
merasa aman dan terlindungi dalam menghadapi berbagai tantangan (Hardi, 2016). (4) At-
Ta’awun (saling tolong-menolong): Konsep ini menekankan pentingnya bantuan dan
dukungan antar sesama, di mana yang lebih mampu membantu yang kurang mampu.
Dengan demikian, kerjasama yang produktif dan saling menguntungkan dapat tercipta
(Sugesti, 2019). (5) Melalui langkah-langkah ini, Ukhuwah Islamiyah dapat diperkuat,
menciptakan suasana harmonis dan solid di antara komunitas Muslim.

Ketiga, Dibuatnya Forum Diskusi Antar Ulama. Forum ini bertujuan untuk
mengumpulkan ulama Indonesia yang mempunyai latar belakang yang berbeda atau yang
datang dari ormas tertentu di satu forum untuk dengan tujuan untuk mengedukasi
masyarakat dalam memahami makna toleransi (Naqib Hamdan et al., 2018):

Di forum ulama yang berlatar belakang dari suatu ormas menjelaskan pendapat

ONolo}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

yang berbeda dengan yang dengan menyebutkan dalil atas masalah tersebut. Kemudian
ulama yang lain menanggapi hal tersebut dengan mengutarakan pendapatnya beserta dalil
dan menyatakan bahwa perbedaan ini bisa ditolerir dan ini bisa diterapkan ke seluruh
masalah ikhtilafiyah untuk mendapatkan titik tumpuh dalam menerapkan toleransi dalam
perbedaan tersebut. Kemudian mentukan masalah yang harus disepakati kebenaranya dan
masalah yang disepakati kebatilannya.

Keempat, Dibuatnya Kementrian Agama Islam. Maksud kementrian agama Islam
adalah yang resmi di dalam pemerintahan, dengan menjadikan Majelis Ulama Indonesia
(MUI) sebagai kementrian yang resmi di dalam kabinet presiden. Dengan ini kita dapat
mengimplementasikan dua poin sebelumnya dengan mudah (Sidqi & Witro, 2020)

Penggabungan MUI menjadi kementerian agama Islam resmi dapat meningkatkan
koordinasi, efisiensi, dan kepastian hukum dalam urusan keagamaan. Ini merupakan
langkah reformasi struktural yang memerlukan partisipasi luas dan pemantapan
kedudukan hukum yang jelas (A. K. Sari & Sirozi, 2023).

SIMPULAN

Konseling toleransi dalam perspektif Islam mengambil peran besar dalam
menciptakan hidup rukun di masyarakat. Artikel ini mengidentifikasi beberapa faktor
yang menyebabkan kurangnya toleransi dalam masyarakat Muslim, seperti kurangnya
pengetahuan terhadap agama Islam, perbedaan pendapat dalam masalah furu'iyah, dan
pengaruh sekularisme. Meskipun terdapat tantangan yang dihadapi, penelitian ini
menyoroti contoh-contoh positif dari masyarakat Muslim yang menerapkan prinsip
toleransi dengan baik. Penelitian ini menyoroti pentingnya pemahaman yang lebih luas
mengenai toleransi dalam Islam, serta upaya untuk mengembalikan prinsip-prinsip
inklusif, toleran, dan beragam dalam pemahaman agama. Di antara langkah-langkah yang
diusulkan untuk meningkatkan toleransi antara umat Islam adalah meningkatkan empati,
menjelaskan pentingnya persatuan, menciptakan forum diskusi antar ulama, dan
menggabungkan Majelis Ulama Indonesia (MUI) menjadi kementerian agama Islam resmi.

Upaya untuk memperkuat toleransi dalam masyarakat Muslim perlu dilakukan
melalui pendekatan yang komprehensif, melibatkan pemahaman agama yang mendalam,
pendekatan sosial, serta reformasi struktural dalam pemerintahan. Hanya dengan
melakukan langkah-langkah tersebut, masyarakat Muslim dapat menciptakan kehidupan
yang harmonis dan damai, serta menjaga kesatuan dalam menghadapi tantangan eksternal
dan internal.

DAFTAR PUSTAKA

Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta.

Bakry, M. (2014). Dalam Problematika Ikhtilaf Mazhab Fikih. Dalam Problematika Ikhtilaf
Mazhab Fikih, 14(1), 171-188.
Naqib Hamdan, M., Anuar Ramli, M., Figh dan Usul, ], & Pengajian Islam, A. (2018).

Perbandingan Resolusi Perubatan antara Majma’ al-Figh al-Islami al-Duwali dengan
al-Majma’ al-Figh al-Islami: Analisis pada Metode Pentarjihan Resolusi berkaitan
Perancangan Keluarga dan Transplan Organ. Seminar Serantau Peradaban Islam,

Qtel}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

November, 14-15.

Abdillah, N. (2014). MADZHAB DAN FAKTOR PENYEBAB TERJADINNYA PERBEDAAN.
Fikroh, 8(1).

Basri, M., Hidayat, P., Islam, U., & Antasari, N. (2023). Dinamika Ikhtilaf Di Antara Ulama
Mazhab Fiqih. Journal Islamic Education, 1(1), 57-66.

Halik, A. (2016). Paradgima Pendidikan Islam Dalam Transformasi Sistem Kepercayaan
Tradisional. Al-Ishlah : Jurnal Studi Pendidikan, XIV(2), 137-154.

Halimah, N., & Mahmudah, Y. L. (2023). Mazhab Figih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat
Konstruksi Hukum Islam. Islamic Education, 1, 94-109.

MA’SA, L. (2018). Respon K.H. Ahmad Dahlan Terhadap Gerakan Kristenisasi Di Indonesia.
Jurnal Da'wah: Risalah  Merintis, Da'wah  Melanjutkan, 1(02), 79-89.
https://doi.org/10.38214 /jurnaldawahstidnatsir.v1i02.13

Masruroh, S. A. (2019). Internalisasi Nilai Tasamuh Dalam Tubuh Organisasi Masyarakat
Pada Ormas Nu, Muhammadiyah Dan Ldii Di Desa Jogoroto. Menara Tebuireng, 15(1),
22.

Mitra, S. N., & Yurna, Y. (2023). Menatap Figh Kedepan Dalam Merealisasikan Perbedaan
Mazhab Menjadi Rahmat. Al Yazidiy: Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 5(2),
35-46.

Nisa, H. U. (2019). Media Publikasi pada Bidang Pendidikan Dasar. Jurnal Cakrawala
Pendas, 5(1), 1-7.

Putri, A. N. (2023). Pengantar Perbandingan Mazhab Dalam Memahami Keragaman
Pemikiran Imam Mazhab. 1(1).

Sugesti, D. (2019). Mengulas Tolong Menolong Dalam Perspektif Islam. PPKn Dan Hukum,
14(2), 106-113.

Triadi, H., Alfitri, K., & Untuk Korespondensi, P. (2023). Perlunya Sikap Toleransi Dalam
Perbedaan Paham Agama Islam di Lingkungan Kampus. Prosiding Seminar Nasional
Asosiasi Masjid Kampus Indonesia Jakarta, 12(April), 22-26.

Alawiyah, E. (2023). Dakwah Moderat: Kajian Konseptual. Dirasa Islamiyya: Journal of
Islamic Studies, 2(1), 37-50. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41

Barkah, D. (2023). Komunikasi Umat Berbeda Agama Di Media Sosial (Studi Pada Youtube
Jeda Nulis Program “Indonesia Rumah Bersama”). Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic
Studies, 2(1), 89-111. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41

Dalmeri, D., Parhan, M., Hilmiyah, A., Dwi, R,, & Bastiar, N. (2022). Sekularisme sebagai
Tantangan Pendidikan Islam Kontemporer. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 11(2),
222-239. https: //doi.org/10.32832 /tadibuna.v11i2.7193

Dhaiman, A. N., & Hidayat, T. (2023). Manajemen Kurikulum Pendidikan Masa Kekhalifahan
Abbasiyah. Mauriduna:  Journal of Islamic  Studies, 4(1), 1-17.
https://doi.org/10.37274 /mauriduna.v4i1.683

Faisal, M. Z. dan. (2019). Sikap Dan Etika Dalam Menghadapi Ikhtilaf Pendapat Mazhab
Figih. Al-Qadha, 6(2), 12-20. https://doi.org/10.32505/v6i2

Firdaus, L. R. (2023). Dialog Toleransi Antar Umat Beragama. Dirasa Islamiyya: Journal of
Islamic Studies, 2(1), 70-88. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41

Fitriani, S. (2020). Keberagaman dan Toleransi Antar Umat Beragama. Analisis: Jurnal Studi
Keislaman, 20(2), 179-192. https://doi.org/10.24042 /ajsk.v20i2.5489

Hadisaputra, P. (2020). Implementasi Pendidikan Toleransi Di Indonesia. Dialog, 43(1), 75-

Oxolo}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v11i2.7193
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v4i1.683
https://doi.org/10.32505/v6i2
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489

88. https://doi.org/10.47655/dialog.v43i1.355

Hardi, E. A. (2016). Studi Komparatif Takaful Dan Asuransi Konvensional. BISNIS : Jurnal
Bisnis Dan Manajemen Islam, 3(2), 422. https://doi.org/10.21043 /bisnis.v3i2.1504

Hidayat, T. Abdussalam, A. & Istianah. (2023). Moderasi Islam Dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. A¢-Ta'dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam,
15(2), 165-182.

Hidayat, T., & Firdaus, E. (2018). Analisis Atas Terbentuknya Mazhab Fikih, Ilmu Kalam,
dan Tasawuf Serta Implikasinya dalam Membangun Ukhuwah Islamiyah. Al-Ishlah :
Jurnal Pendldlkan 10(2) 255-277.

Hidayat, T., Rlzal A S, Abdussalam A, & Fawwaz, A. G (2020) Designing Islamic Values
Integration into Sociology Learning. Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 37-56.
https://doi.org/10.15575/jpi.v6i1.8119

Hidayat, T., Sa’adah, N., & Istianah. (2024). Konseling Sebaya Sebagai Wasilah Hisbah Dalam
Mengatasi Pelanggaran Mahasiswi di Sekolah Tinggi [lmu Bahasa Arab Ar Raayah
Sukabumi. Tagorrub: Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah, 5(1), 1-14.

Hidayat, T., & Sumarna, E. (2019). Kehujjahan Hadis Menurut Imam Empat Mazhab (Studi
Analisa Terhadap Metode Penyusunan Al-Kutub Al-Sittah). Religia: Jurnal Ilmu-Ilmu
Keislaman, 22(1), 115-135.

Hidayat, T & Supriadi, U (2019). Comparative Study Of Religious Understandings Of
Persatuan Umat Islam (PUI) And Al-Irsyad Al-Islamiyyah (Review Of Similarities And
Differences In Building Ukhuwah Islamiyyah). ISLAM REALITAS : Journal of Islamic &
Social Studies, 5(2), 186-201.

Hidayat, T. & Suryana, T. (2018). Menggagas Pendidikan Islami: Meluruskan Paradigma
Pendldlkan Di Indone51a Jurnal Pendldlkan Islam Indonesia, 3(1), 75-91.

Hidayat, T & Syahldm (2019) Educatlon Values Based On The Thinking Of KH. Choer
Affandi And Their Relevance To The Modern Education (The Study of The Legendary
Islamic Scholar of Pondok Pesantren Miftahul Huda Manonjaya, Tasikmalaya). Tadris:
Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 27-39.
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.1951

Inayatullah, 1. H., Hidayat, T, & Istianah. (2024). Konfrontasi Dakwah Ulama Dan
Pemerintah (Studi Kasus Persekusi Ulama Masa Amangkurat I). Dirasa Islamiyya:
Journal of Islamic Studies, 3(1), 45-58. https://doi.org/10.61630/dijis.v1i1.41

Jaelani, J. (2023). Modernitas Kehidupan Beragama Dalam Perkembangan Pendidikan Islam
( Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh ). Civilization Research: Journal Of
Islamic Studies, 2(2), 168-187. https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1

Jaelani, J., Hidayat, T., & Istianah, I. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Al-Qur’an (Studi
Analisis Surat Al-Muddassir Ayat 1-7). ZAD Al-Mufassirin, 4(2), 223-239.
https://doi.org/10.55759 /zam.v4i2.23

Kurniawan, A. W., Awaludin, M., & Husein, M. F. (2023). Perbandingan Metode Memahami
Perbedaan Diantara Ulama Mazhab Fiqih. Journal Islamic Education, 1(2), 73-80.

Kusumah, M. W.,, Hidayat, T., Tamam, A. M., & Irwansyah, F. S. (2023). The Concept of Sirah
Education Curriculum in Junior High School according to Abu Al-Hasan Ali Al-Nadwi.

ONolo}

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.47655/dialog.v43i1.355
https://doi.org/10.21043/bisnis.v3i2.1504
https://doi.org/https:/doi.org/10.35445/alishlah.v10i2.81
https://doi.org/10.15575/jpi.v6i1.8119
https://doi.org/https:/doi.org/10.28918/religia.v22i1.1386
https://doi.org/https:/doi.org/10.35316/jpii.v3i1.89
https://doi.org/https:/doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.1951
https://doi.org/10.61630/dijis.v1i1.41
https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1
https://doi.org/10.55759/zam.v4i2.23

Islamic Research : The International Journal of Islamic Civilization Studies, 6(1), 1-14.
https://doi.org/10.47076/jKpis.v6il1.154

Mubarak, M. A. (2023). Implementasi Konseling Lintas Agama Dan Budaya Dalam
Mewujudkan Toleransi Beragama. Counseling As Syamil, 03(1), 39-50.

Muslim. (2023). Konseling Lintas Budaya Sebagai Bentuk Toleransi dan Kerukunan Antar
Umat Beragama di Bandar Pasir Mandoge. Ghaidan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam
Dan Kemasyarakatan, 7(2), 130-135.

Nurlaela, E. (2023). Peranan Penyuluh Agama Dalam Dakwah Moderat. Dirasa Islamiyya:
Journal of Islamic Studies, 2(1), 51-69. https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41

Qasur, M. S. M. (2024). Istisykalat Al Imam Al Syatibi Fi Juz'i Al Ahkam Min Muwafaqatihi
(Dirasah Tahliliyyah Naqdiyyah). Civilization Research: Journal Of Islamic Studies, 3(1),
204-234. https://doi.org/10.61630/crjis.v3il.43

Rahma, F. N., Hidayat, T., & Alim, A. (2022). Studi Kritis Teori Belajar Behavioristik Dalam
Perspektif Pendidikan Islam. Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(2), 69-92.
https: //doi.org/https://doi.org/10.17509/tk.v20i2.50643

Rahma, F. N,, Hidayat, T., Kusumah, M. W., Hafidhuddin, D., & Al-Hamat, A. (2023). Konsep
Pendidikan Al-Qur’an Dalam Membentuk Masyarakat Islami (Al-Mujtama’ Al-Islami).
ZAD Al-Mufassirin, 5(2), 200-226. https: //doi.org/10.55759 /zam.v5i2.93

Rumapea, M. E. (2016). Kedewasaan Beragama Salah Satu Wujud Kerukunan Beragama.
Jupiis: Jurnal Pendidikan IImu-Ilmu Sosial, 3(1), 15.
https://doi.org/10.24114 /jupiis.v8i1.3679

Ryan, A, & Hidayat, T. (2022). Istiratijiyyatu Idza’ati Salam FM Sukabumi Fi Nasyri Al-
Da'wah Al-Islamiyyah. Mauriduna: Journal of Islamic Studies, 3(2), 103-115.
https://doi.org/10.37274 /mauriduna.v3i2.627

Saleh, M., Noor, I, & Sulaeman. (2024). The Birth of Muhammadiyah in Sukabumi Cikal
Bakal Lahirnya Muhammadiyah di Sukabumi. Civilization Research: Journal Of Islamic
Studies, 3(1), 41-59. https://doi.org/10.61630/crjis.v3il.47

Sari, A. K., & Sirozi, M. (2023). Politik Pendidikan Islam Indonesia Masa Reformasi (1998-
Sekarang). Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 20-37.
https://doi.org/10.32923 /tarbawy.v10i1.3449

Sari, R. K. (2021). Penelitian Kepustakaan Dalam Penelitian Pengembangan Pendidikan
Bahasa Indonesia. Jurnal Borneo Humaniora, 4(2), 60-69.
https://doi.org/10.35334 /borneo_humaniora.v4i2.2249

Sidqi, I, & Witro, D. (2020). Kedudukan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Mui) Dalam
Perspektif Hukum Islam Dan Nasional: Studi Implikasi Fatwa Terhadap Masyarakat.
Nizham Journal of Islamic Studies, 8(01), 62.
https://doi.org/10.32332/nizham.v8i01.2103

Syeikh, A. K. (2020). Potret Ukhuwah Islamiyah Dalam Al-Qur’an: Upaya Merajutnya Dalam
Kehidupan = Umat Islam.  Jurnal Ilmiah  Al-Mu’ashirah, 16(2), 176.
https://doi.org/10.22373/jim.v16i2.6567

Zukhdi, M. (2017). DINAMIKA PERBEDAAN MADZHAB DALAM ISLAM (Studi terhadap
Pengamalan Madzhab di Aceh). Jurnal Ilmiah Islam Futura, 17(1), 121.
https://doi.org/10.22373/jiif.v17i1.1024

Zulkarnain, Z. (2019). Kematangan Beragama dalam Perspektif Psikologi Tasawuf.
Mawa’lzh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 10(2), 305-325.

ool

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.47076/jkpis.v6i1.154
https://doi.org/10.61630/dijis.v2i1.41
https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.43
https://doi.org/https:/doi.org/10.17509/tk.v20i2.50643
https://doi.org/10.55759/zam.v5i2.93
https://doi.org/10.24114/jupiis.v8i1.3679
https://doi.org/10.37274/mauriduna.v3i2.627
https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.47
https://doi.org/10.32923/tarbawy.v10i1.3449
https://doi.org/10.35334/borneo_humaniora.v4i2.2249
https://doi.org/10.32332/nizham.v8i01.2103
https://doi.org/10.22373/jim.v16i2.6567
https://doi.org/10.22373/jiif.v17i1.1024

https://doi.org/10.32923 /maw.v10i2.873
musnad abu dawud. (n.d.).

ool

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.32923/maw.v10i2.873

