
 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

186  

 
 

 

 

Revitalisasi Peran Penyuluh Agama dalam Mewujudkan Ketahanan 
Keluarga Maslahah An-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep 

 
Sitti Khotijah 

Universitas Al-Amien Prenduan Sumenep   

sitikhotijah1789@gmail.com   

 
ABSTRAK 

Penyuluh agama memiliki peran yang strategis dalam membangun mental, jiwa, moral, dan nilai 
ketaqwaan. Tugas penyuluh agama saat ini berhadapan dengan cepatnya perubahan kondisi 
masyarakat yang mengarah pada masyarakat saintifik, masyarakat fungsional, masyarakat teknolis, 
dan masyarakat terbuka. Fenomena yang terjadi di Kabupaten Sumenep, khususnya Kecamatan 
Bluto yang menjadi objek dalam penelitian ini, yakni mulai marak dan naiknya porsentase perceraian 
bagi pasangan terlebih lagi pasangan muda berwarga NU yang hanya beberapa tahun lamanya 
menjalani kehidupan rumah tangga. Untuk itu pada penelitian ini ingin mengkaji berkaitan dengan 
revitalisasi peran penyuluh agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an_Nahdliyyah 
di Kabupaten Sumenep. Adapun penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Dan hasil 
penenltian ini menyatakan bahwa ada beberapa revitaliasi yang dilakukan oleh penyuluh agama 
dalam merevitalisasi perannya di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah, 
diantaranya: Pertama, dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah maka 
penyuluh agama memperkuat bangunan keluarga maslahah melalui pemberian penguatan landasan 
keluarga maslahah, membangun susasana batin yang baik bagi keluarga maslahah, dan memperkuat 
pondasi ketahanan keluarga maslahah. Kedua, yaitu memaksimalkan akan tugas pokok dan 
fungsinya dengan menjalankan program-program Kantor Urusan Agama (KUA) melalui dua peran 
yaitu sebagai fasilitator dan mediator bagi masyarakat. 
Kata Kunci: Revitalisasi Peran, Penyuluh Agama, Keluarga Maslahah An-Nahdliyyah 

 
ABSTRACT 

The role of religious counselors is strategic in building mental, soul, moral, and piety values. Currently, 
the tasks of religious counselors are facing the rapid changes in society, which are moving towards a 
scientific society, a functional society, a technological society, and an open society. A phenomenon 
occurring in Sumenep Regency, particularly in Bluto District, which is the object of this research, is the 
increasing divorce rate, especially among young couples who are members of Nahdlatul Ulama (NU), 
even after only a few years of marriage. Therefore, this research aims to examine the revitalization of 
the role of religious counselors in achieving family resilience based on maslahah an-Nahdliyyah in 
Sumenep Regency. This research uses a qualitative approach. The findings of this study indicate that 
there are several revitalizations carried out by religious counselors in revitalizing their roles in realizing 
family resilience based on maslahah an-Nahdliyyah, including: First, in achieving family resilience based 
on maslahah an-Nahdliyyah, religious counselors strengthen the foundation of family maslahah by 
providing reinforcement of the foundation of maslahah family, creating a positive inner atmosphere for 
the maslahah family, and strengthening the foundation of family resilience based on maslahah. Second, 
maximizing their main duties and functions by implementing programs from the Office of Religious 
Affairs (KUA) through two roles, namely as facilitators and mediators for the community. 
Keywords: Revitalization of role, Religious Counselor, Maslahah an-Nahdliyyah family. 

 

PENDAHULUAN 
Keluarga merupakan sentripetal dari lahirnya generasi bangsa dan terbentuknya satu 

kesatuan unit masyarakat, Untuk itu keberadaan dan posisi keluarga ditengah-tengah 

masyarakat diharapkan tetap mampu berada pada bingkai kebahagiaan dan kesejahteraan, 

sehingga fungsi keluarga di tengah-tengah masyarakat bisa memberikan dampak positif 

Vol. 5 No. 2 Desember 2025          DOI: https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1317    CONS-EDU Islamic Guidance and Counseling Journal 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:sitikhotijah1789@gmail.com
https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1317


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

187  

bagi peradaban masa. Keluarga yang menurut Ki Hajar Dewantara dimaknai sebagai 

perkumpulan dari setiap individu melalui ketanpa pamrihan rasa pengabdian yang dimiliki, 

seyogyanya harus memiliki kesadaran penuh akan hak dan kewajiban bagi setiap masing- 

masing individu di dalam membangun roda kehidupan keluarga yang bertendensikan pada 

kemaslahatan dengan penyandaran diri sepenuh hati kepada Allah dan nilai dan ajaran 

agama, sehingga ketendensian ini mampu melahirkan dan membentuk keluarga maslahah 

yang rahmatan lil’alamien. 

Membahas tentang keluarga maslahah, yang berpondasikan pada: Pertama, Adalah 

yakni keadilan bersikap baik bagi sendiri dan pihak lain termasuk keadilan bagi gender bagi 

di dalam keluarga dan perkawinan. Kedua, Muwazanah. Keseimbangan gender dan secara 

hakiki bagi perempuan. Ketiga, Mubadalah, semua pihak dalam perkawinan dan keluarga 

sama-sama saling mewujudkam kemaslahatan untuk diri sendiri dan pihak lain, juga 

mencegah kerusakan dari diri sendiri dan pihak lain. Maka bagi setiap anggota atau individu 

keluarga di dalam menjalankan kehidupan haruslah sesuai dengan pokok-pokok ajaran 

Islam dan ke Nu-an dalam mengembangkan potensi agar mampu menghadirkan 

kemaslahatan bagi seluruh keluarga. Berasaskan pada nilai-nilai ke NU-an, karena 

kemaslahatan merupakan landasan ke-NU-an maka tak pelak dengan berpijak pada suatu 

aliran keyakinan dalam satu keluarga akan mampu mewujudkan ketahanan keluarga 

menjadi keluarga maslahah an-Nahdliyyah, Namun pada kenyataannya sekarang banyak 

dijumpai bagi para jamaah atau pengikut yang Nahdliyyah, terutama bagi keluarga an- 

Nahdliyyah yang mengalami kesulitan perekonomian keluarga, di dalam menjalankan roda 

kehidupan berumah tangga hanya stagnan pada asumsi umum berkenaan dengan konsep 

pernikahan, tanpa mendasari diri pada pondasi keluarga maslahah yaitu ‘adalah, 

muwazanah, dan mubadalah, sehingga sering memicu terjadinya konflik, pertikaian, dan 

gesekan-gesekan lainnya dalam berkeluarga yang akhirnya berujung pada perceraian dan 

permusuhan. 

Fenomena yang terjadi di Kabupaten Sumenep, khususnya Kecamatan Bluto yang 

menjadi objek dalam penelitian ini, yakni mulai marak dan naiknya porsentase perceraian 

bagi pasangan terlebih lagi pasangan muda berwarga NU yang hanya beberapa tahun 

lamanya menjalani kehidupan rumah tangga, hal ini dipicu oleh beberapa faktor, 

sepertihalnya faktor ekonomi, kurangnya kesadaran akan hak dan kewajiban suami istri, 

kurangnya saling pengertian, kasih sayang serta saling menghargai antar pasangan, dan 

terkadang juga karena di pengaruihi oleh faktor lainnya, sepertihalnya keikutcampuran 

orang tua di dalam menjalani kehidupan rumah tangga, serta kehadiran orang atau pihak 

ketiga (pelakor/perebut laki orang atau pebinor/ perebut bini orang) di dalam ikatan 

pernikahan. Sehingga dari permasalahan ini, dibutuhkan kesadaran, saling memahami, dan 

saling pengertian diantara pasangan, serta tidak lupa adanya keikutsertaan atau campur 

tangan pihak lain di dalam mewujudkan ketahanan keluarga sehingga nantinya dapat 

terwujudnya ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah yang sesuai dengan yang dicita- 

citakan dan diharapkan bersama. 

Berkaitan dengan intervensi pihak lain di dalam mewujudkan ketahanan keluarga 

masalah an-Nahdliyyah, maka tidak hanya bersandarkan dan berpatokan pada peran 

seorang tokoh organisasi, tokoh masyarakat, ataupun tokoh agama saja, namun 

memerlukan dan membutuhkan peran dan fasilitaor lain yang bersifat terorganisir seperti 

halnya penyuluh agama, karena penyuluh agama dengan badan atau institusi yang 

menaunginya memiliki peran, kekuasaan, dan otoritas penuh dalam membantu 

mewujudkan ketahanan keluarga maslahah melalui fungsinya dalam melakukan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

188  

penyuluhan dan bimbingan kepada masyarakat, yang terkadang di dalam tata letak 

pelaksanaannya, tak jarang menimbulkan polemik tersendiri bagi penyuluh agama karena 

landasan dasar bagi penyuluh agama tidak hanya berpatokan dan berasaskan pada satu 

aliran, satu keyakinan, dan satu kepercayaan saja, namun lebih bersifat kompleksitas dan 

universal. 

Maka berdasarkan latar belakang yang diuraikan diatas, di dalam penelitian ini, akan 

mengkaji secara holistik dan mendalam berkenaan dengan revitalisasi peran penyuluh 

agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nadliyyah, dengan objek 

penelitian yaitu di Kabupaten Sumenep, mengingat Kabupaten Sumenep merupakan kota 

santri di Madura, Tingkat religiusitas masyarakat yang cukup tinggi, organisasi NU yang 

berkembang pesat, dan pengikut NU yang lumayan banyak. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian studi 

fenomenologis. Memilih penelitian kualitatif dengan jenis fenomenologis karena pada topik 

atau tema dalam penelitian ini bekaitan dengan gerak kehidupan yang dalam masyarakat 

yang berkenaan dengan keluarga maslahad dimana di dalam Mewujudkan ketahanan 

keluarga maslahah an-Nahdliyyin dibutuhkan kesadaran dan tanggungjawab penuh 

masing-masing individu di dalam perannyanya dalam kelaurga. Dalam penelitian ini, 

kehadiran peneliti hanya sebagai peneliti non berpartisipan, yakni hanya sebagai pengamat 

saja dan tidak terlibat langsung dalam suatu aktifitas atau kegiatan dari objek yang diteliti. 

Lokasi penelitian yang dipilih oleh peneliti yakni di Kabupaten Sumenep melalui tiga 

kecamatan yaitu Kecamatan Bluto dan Kecamatan Pragaan. Memilih Kabupaten Sumenep 

sebagai objek penelitian, mengingat Kabupaten Sumenep merupakan kota santri di Madura, 

Tingkat religiusitas masyarakat yang cukup tinggi, organisasi NU yang berkembang pesat, 

dan pengikut atau jamaah NU yang lumayan banyak. Adapun dalam penelitian ini terdapat 

dua sumber data yaitu sumber data primer yang terdiri dari: penyuluh agama, tokoh 

masyarakat, organisasi NU, masyarakat Kabupaten Sumenep. Dan sumber data sekunder 

yang terdiri dari gambar, dokumen, dan segala sesuatu secara tidak langsung memberikan 

data kepada peneliti. Adapun teknik pengumpulan data dalam penelitian, yaitu wawancara, 

observasi, dan dokumentasi. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Revitalisasi Peran Penyuluh Agama Dalam Mewujudkan Ketahanan Keluarga 

Maslahah an-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep 

Revitalisasi peran penyuluh agama yang dimaksudkan dalam penelitian ini adalah 

suatu pembenahan atau perbaikan secara keseluruhan, baik itu tugas, fungsi, dan 

kewenangan peran penyuluh agama di dalam menjalankan program-program Kantor 

Urusan Agama (KUA) yang dikejewantahkan ke dalam peningkatan kualitas dan kuantitas 

sumber daya manusia dan sumber daya kreatifitas penyuluh agama sehingga nantinya 

terbentuk kredibilitas dan akuntabilitas peran penyuluh agama yang mumpuni dan 

berdampak baik di tengah-tengah masyarakat yang semakin kompleksitas problematika 

dan kebutuhan hidupnya. Ada beberapa revitlisasi peran penyuluh agama dalam 

mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep, 

diantaranya: 

Memperkuat bangunan keluarga maslahah an-Nahdliyyah. 

Nahdlatul Ulama (NU) pada dasarnya berpegang pada lima prinsip utama, yaitu 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

189  

tawāzūn (keseimbangan), tasāmuh (toleransi), tawāsuth (kemoderatan), ta’āddul 

(kepatuhan pada hukum), dan amr ma’rūf nahy munkar (menyeru pada kebaikan dan 

mencegah kemungkaran). Selain itu, diperlukan formula Aswaja sebagai metode berpikir 

keagamaan yang melingkupi seluruh aspek kehidupan dan didasarkan pada prinsip 

modernisasi, menjaga keseimbangan, dan toleransi. Oleh karena itu, Aswaja dapat diartikan 

sebagai “Ahlu Minhaj al-fikri al-dīnī al-musytamil ‘ala syu’ūn al-hayāti wa muqtadhayātihā 

al-qā’imi ‘ala asas al-tawāsuth wa al-tawāzūn wa al-ta’āddul wa al-tasāmuh” (Muchotob, 

2017; x). Dalam hal ini merupakan konsep yang berfokus pada pembentukan dan penguatan 

keluarga yang kokoh dan bernilai maslahat dalam pandangan Nahdlatul Ulama (NU). 

Maslahah, yang berarti kemaslahatan atau kebaikan, menjadi tujuan utama dalam ajaran 

Islam yang diajarkan oleh NU, dan dalam konteks ini merujuk pada keluarga yang membawa 

manfaat tidak hanya bagi anggotanya, tetapi juga bagi masyarakat sekitar. Untuk itu 

Gerakan revitalisasi peran penyuluh agama dalam memperkuat bangunan keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah sehingga dapat terwujudnya ketahanan keluarga maslahah an- 

Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep meliputi, yaitu: 

Pertama. Memperkokoh landasan keislaman dan ke-Nuan keluarga Maslahah An- 

Nahdliyyah, melalui; Mendorong untuk memiliki ketauhidan 

Tauhid adalah inti ajaran Islam yang mengajarkan bahwa hanya Allah satu-satunya 

yang berhak disembah, tiada sekutu bagi-Nya, dan segala kekuasaan berasal dari-Nya 

(Jarman, 2020; 49). An-Nahdliyah adalah komunitas yang senantiasa berpegang pada 

sunnah Nabi Muhammad dan mengikuti jalan yang ditempuh oleh para sahabat, baik dalam 

hal akidah, ajaran agama, amal perbuatan lahiriah, maupun akhlak batin (Subaidi, 2019; 4). 

Adapun mengajak seseorang untuk memiliki ketauhidan melibatkan: Pertama, 

memperkuat keimanan, yakni mendorong keyakinan bahwa Allah adalah satu-satunya 

Tuhan yang harus diimani, dijadikan sandaran hidup, dan tempat meminta pertolongan. 

Kedua, menghindari syirik. Syirik adalah menyekutukan Allah dengan selain-Nya (Mahila, 

2021;21). Dalam tauhid, penting untuk menjaga diri dari menyembah atau meyakini adanya 

kekuatan lain yang setara atau menyaingi Allah. Ketiga, mengokohkan aspek-aspek tauhid, 

di antaranya: tauhid rububiyah (mempercayai bahwa hanya Allah yang menciptakan, 

mengatur, dan memelihara alam semesta), tauhid uluhiyah (menjadikan Allah satu-satunya 

yang disembah, baik melalui ibadah langsung maupun bentuk pengabdian lainnya), tauhid 

asmā’ wa şifat (meyakini nama-nama dan sifat-sifat Allah yang sempurna, yang hanya 

layakdisematkan kepada-Nya) (Abu Zakariya, th;24-26). Penyuluh agama Kabupaten 

Sumenep, di dalam merevitalisasi perannya dalam mewujudkan ketahanan keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah yaitu dengan memberikan dorongan kepada keluarga maslahah 

agar memiliki ketauhidan dengan menjaga agama masyarakat dan mengajak masyarakat 

untuk Kembali kepada khittah ajaran Islam. 

Memberikan binaan agar memiliki jiwa rahmatan lil ‘aalamin 

Definisi rahmat mencakup makna yang luas, setidaknya bisa dipahami sebagai al- 

riqqatu wa al-ta’attufi atau kelembutan yang berpadu dengan rasa iba. Menurut Ibnu Faris, 

rahmat berarti kelembutan hati, belas kasih, dan kehalusan. Al-Asfahani menambahkan 

bahwa dalam konsep rahmat terkandung baik belas kasih murni (al-riqqat al-mujarrad) 

maupun kebaikan yang tidak selalu didasari belas kasih (al-ihsan al-mujarrad duna al- 

riqqat). Kesimpulannya, apabila rahmat dikaitkan dengan Allah, maka ia bermakna 

‘kebaikan yang murni,’ sementara jika disandarkan pada manusia, ia berarti ‘simpati murni.’ 

Istilah lil ‘aalamin berarti ‘untuk seluruh alam,’ mencakup semua unsur di bumi, seperti 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

190  

manusia, hewan, tumbuhan, benda-benda alam, bahkan dunia jin (Asep Maulana, 2018;5). 

Islam adalah agama yang membawa kasih sayang bagi seluruh alam semesta. Artinya, di 

mana pun dan kapan pun Islam hadir, ia harus menjamin keamanan dan kedamaian bagi 

umat manusia di sekitarnya (Iwan, 2024;55). 

Membina jiwa rahmatan lil ‘aalamin dapat dilakukan dengan beberapa cara: (1) 

Mengajarkan nilai kasih sayang dan kebaikan, yaitu membina individu agar selalu memiliki 

sikap kasih sayang, empati, dan perhatian terhadap sesama. Dengan demikian, individu 

tersebut akan termotivasi untuk melakukan tindakan yang positif dan bermanfaat bagi 

orang lain. (2) Mengembangkan sikap toleransi, yaitu mengajarkan pentingnya 

menghormati perbedaan dalam masyarakat, baik dalam hal agama, budaya, atau pandangan 

hidup. Ini membantu dalam menciptakan lingkungan yang harmonis dan damai. (3) 

Membina kesadaran lingkungan, yaitu mengajarkan bahwa alam dan semua makhluk hidup 

juga berhak untuk dihormati dan dilestarikan. Hal ini penting agar seseorang dapat menjadi 

penjaga alam yang bertanggung jawab dan tidak merusak lingkungan. (4) Mendorong 

perbuatan adil dan menjaga keadilan. Seseorang yang memiliki jiwa rahmatan lil ‘aalamin 

akan selalu berusaha bersikap adil, karena keadilan merupakan salah satu cara untuk 

menciptakan kedamaian dan kesejahteraan. (5) Mendidik untuk berperan positif di 

masyarakat. Pembinaan ini juga termasuk membentuk individu agar dapat berkontribusi 

bagi kesejahteraan sosial, membantu mereka yang membutuhkan, dan bekerja sama dalam 

upaya pembangunan sosial yang membawa manfaat luas. Penyuluh agama Kabupaten 

Sumenep sebagai revitalisasi perannya yakni dengan mMemberikan binaan agar memiliki 

jiwa rahmatan lil ‘aalamin memberikan bimbingan, mengungkap masalah, mencari jalan 

pemecahan atau solusi dari permasalahan yang dihadapi masyarakat, serta memberikan 

motivasi. 

Membangun maqasid syariah 

Membangun maqasid syariah sebagai wujud ketahanan keluarga maslahah an- 

Nahdliyyah, maka penyuluh agama Kabupaten sumenep sebagai revitalisasi perannya yaitu 

dengan memberikan edukasi kepada keluarga maslahah. Secara bahasa, maqasid syariah 

berarti usaha manusia dalam mencari solusi yang terbaik dan jalan yang benar dengan 

berpedoman pada sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan hadis Nabi (Busyro, 

2019;9). Menurut Thahir ibn ‘Asyur, sebagaimana dikutip oleh Manshur al-Khalifi, maqasid 

syariah adalah makna dan hikmah yang menjadi tujuan Allah dan Rasul-Nya dalam setiap 

penetapan hukum secara umum (Riyadh Mansur, 2004; 8). Tujuan utama dari penerapan 

syariat adalah menciptakan kehidupan yang sejahtera di bumi, menjaga ketertiban, serta 

memastikan stabilitas kemaslahatan alam. Hal ini mencakup tanggung jawab manusia 

untuk menciptakan lingkungan yang sehat, bertindak adil, dan melakukan berbagai upaya 

yang memberi manfaat bagi seluruh makhluk di bumi (Muhammad Syukri, 2020; 42). 

Ada lima hal utama yang menjadi tujuan inti maqasid syariah, yaitu: hifz al-din 

(menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-aql (menjaga akal), hifz al-nasl 

(menjaga keturunan), hifz al-mal (menjaga harta) (Tuti, 2021;31). Dengan membangun 

maqasid syariah, umat Islam berusaha menjadikan hukum dan prinsip-prinsip Islam 

sebagai panduan hidup yang mendukung terciptanya keadilan, kesejahteraan, dan 

kedamaian bagi individu maupun masyarakat luas. Maqasid syariah bukan sekadar 

penegakan hukum, melainkan mewujudkan prinsip-prinsip kebaikan yang universal bagi 

kehidupan manusia di berbagai aspek. 

Membentuk tatmimu makarimil akhlaq 

Dalam terminologi, akhlak adalah sebuah sistem yang utuh yang mencakup 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

191  

karakteristik pemikiran atau perilaku yang menjadikan seseorang memiliki keistimewaan 

(Tamsik, 2024;2). Membentuk tatmimu makarimil akhlaq berarti berupaya untuk 

menyempurnakan akhlak atau karakter mulia. Istilah ini berasal dari salah satu tujuan 

utama diutusnya Nabi Muhammad yaitu menyempurnakan akhlak yang baik di kalangan 

manusia (Brilly, 2023; 2). Secara khusus, tatmimu makarimil akhlaq berarti membentuk 

perilaku dan sikap yang luhur dalam diri individu maupun masyarakat sehingga tercapai 

keadilan, kedamaian, dan keharmonisan sosial. 

Akhlak yang baik mencakup sikap bijaksana, pemaaf dan sabar (Fahrur, 2023; 40). 

Dengan terbentuknya akhlak yang mulia, masyarakat dapat hidup lebih harmonis, 

menghormati hak-hak orang lain, dan saling mendukung dalam kebaikan. Upaya 

membentuk tatmimu makarimil akhlaq adalah upaya untuk menanamkan karakter yang 

sesuai dengan ajaran Islam, bukan hanya dalam hubungan dengan Allah, tetapi juga dalam 

interaksi sosial, sehingga seluruh aspek kehidupan diwarnai dengan nilai-nilai kemuliaan 

dan kebajikan. Implikasi tatmimu makarimil akhlaq dari revitalisasi peran penyuluh agama 

Kabupaten Sumenep di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah 

yaitu dengan menjaga moral dan membentuk perilaku agamis dan toleransi bagi keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah. 

Membangun kemaslahatan dan ukhwah 

Mengajak pada kekhittahan ajaran Ilam, memberikan kesadaran dalam berbagi peran, 

memberikan perhatian akan potensi sumber daya masing-masing anggota keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah serta mengambil faedah dari orang-orang soleh dan tempat- 

tempat yang baik demi terciptanya kesbuah kesadaran untuk selalu menjadi orang yang 

baik dan dan bermanfaat bagi orang lain merupakan langkah dari revitalisasi peran 

penyuluh agama Kabupaten Sumenep di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah 

an-Nahdliyyah. Maslahat adalah segala usaha untuk menjaga tujuan-tujuan syariat, 

meskipun terkadang hal itu bertentangan dengan keinginan manusia. Sebab, jika keinginan 

manusia bertentangan dengan tujuan syariat, hal tersebut sejatinya bukanlah maslahat. Itu 

hanyalah dorongan hawa nafsu atau syahwat yang tampak menarik di mata manusia, 

karena dibalut oleh kebiasaan atau tradisi yang keliru, serta taklid yang salah, hingga 

terlihat seperti maslahat (Yusuf, 2019;118). Ukhuwah berarti persaudaraan, berasal dari 

akar kata ‘akh’ yang pada awalnya bermakna perhatian. Makna ini mengacu pada perhatian 

yang diberikan oleh orang-orang yang merasa memiliki hubungan persaudaraan, yang 

didasarkan pada adanya kesamaan tertentu. Oleh karena itu, ukhuwah mencakup setiap 

bentuk kesamaan dan keharmonisan dengan orang lain, baik dalam hubungan keturunan 

dari ibu, bapak, atau keduanya maupun hubungan persusuan. Dalam Islam, konsep 

ukhuwah berkembang menjadi persaudaraan yang mencakup kesamaan dalam berbagai 

aspek, seperti suku, agama, profesi, atau perasaan (Toto Edidarmo, 2016;33). 

Membangun kemaslahatan dan ukhuwah adalah upaya menciptakan manfaat dan 

persaudaraan yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat. Kedua konsep ini berakar 

dalam ajaran Islam dan memiliki makna yang luas, mencakup hubungan antarindividu, 

masyarakat, hingga umat secara global. Kemaslahatan dan ukhuwah saling mendukung. 

Ukhuwah yang kuat menciptakan solidaritas dan kerja sama untuk mencapai kemaslahatan. 

Sebaliknya, kemaslahatan yang terwujud melalui keadilan sosial dan kepedulian 

memperkuat rasa persaudaraan 

Membangun jiwa bermusyawarah 

Musyawarah adalah prinsip penting dalam kehidupan manusia, karena meskipun 

akal manusia telah mencapai tingkat keilmuan dan pemahaman yang tinggi, ia tetap tidak 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

192  

mampu memahami kebenaran secara menyeluruh. Oleh sebab itu, wajar jika musyawarah 

menjadi salah satu ajaran dasar dalam Islam yang berperan penting dalam kehidupan 

bermasyarakat dan bernegara. Ketika sekelompok orang hidup bersama, kebutuhan akan 

musyawarah menjadi hal yang mutlak untuk menyelesaikan masalah bersama. Semakin 

besar kelompok tersebut, semakin penting pula peran musyawarah dalam menghadapi dan 

mencari solusi atas berbagai persoalan (Fuad Thobari. 2022;247). Membangun jiwa 

bermusyawarah salah satu proses penting yang harus dimulai sejak dini. Dengan 

bermusyawarah, seseorang belajar menghargai perbedaan, mengedepankan kebersamaan, 

dan mencari solusi terbaik berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Musyawarah tidak hanya 

menciptakan keputusan yang bijaksana, tetapi juga mempererat hubungan dan 

membangun budaya kerja sama dalam setiap aspek kehidupan. Revitalisasi peran penyuluh 

agama Kabupaten Sumenep dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-

Nahdliyyah yaitu membangun jiwa musyawarah melalui selalu mengajak dan mendorong 

keluarga maslahah an-Nahdliyyah untuk melakukan dan membiasakan musyawarah, baik 

dalam internal keluarganya ataupun dipertemuan-pertemuan, perkumpulan-perkumpulan, 

majelis-majelis, dan arisan-arisan di dalam memecahkan segala probelmatika yang 

dihadapi oleh keluarga maslahah an-Nahdliyyah. 

 
Kedua. Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah. 

Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah adalah sebuah konsep 

dalam Islam, khususnya dalam tradisi Nahdlatul Ulama (NU), yang bertujuan untuk 

membangun keluarga harmonis dan berkah berdasarkan nilai-nilai Islam yang berorientasi 

pada kemaslahatan (kebaikan bersama). Adapun menciptakan suasana batin keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah, diantaranya: 

Suasana batin yang Sakinah 

Sakinah adalah keadaan jiwa yang muncul dari rasa tenang dan damai, sebagai 

kebalikan dari kegelisahan batin dan ketidakstabilan emosi (Ahmad Zacky, 2013; 404). 

Dalam konteks keluarga, ada pendapat bahwa ciri-ciri keluarga sakinah meliputi hal-hal 

berikut: Pertama, didasarkan pada keimanan yang kuat sebagai pondasi utama. Kedua, 

mengutamakan tujuan hidup sebagai bentuk pengabdian kepada Allah. Ketiga, 

berkomitmen untuk mematuhi ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Keempat, 

menjalin hubungan yang penuh cinta dan kasih sayang di antara anggota keluarga. Kelima, 

saling menjaga, mendukung, dan memperkuat dalam menjalankan kebaikan. Keenam, 

berusaha memberikan yang terbaik untuk pasangan sebagai wujud tanggung jawab dan 

cinta. Ketujuh, mengedepankan musyawarah dalam menyelesaikan setiap persoalan. 

Kedelapan, membagi peran secara adil sesuai dengan kemampuan dan kebutuhan. 

Kesembilan, bersatu padu dalam mendidik dan membimbing anak-anak. Kesepuluh, 

berperan aktif dalam memberikan manfaat bagi masyarakat, bangsa, dan negara (Ifham 

Choli, 2024;154). 

Nahdlatul Ulama menggunakan istilah keluarga maslahah (mashalihul usrah), yaitu 

keluarga yang dalam hubungan antara suami-istri serta orangtua-anak mengedepankan 

prinsip keadilan, keseimbangan, moderasi, toleransi, dan pelaksanaan amar ma’ruf nahi 

munkar. Keluarga ini menjunjung tinggi akhlak mulia, mencapai kesejahteraan lahir dan 

batin, serta berkontribusi aktif dalam menciptakan kemaslahatan bagi lingkungan sosial 

dan alam sebagai wujud nyata dari Islam yang menjadi rahmat bagi seluruh alam (rahmatan 

lil’alamin) (Ibid, 155). 

Suasana batin yang sakinah adalah kondisi jiwa yang tenang, tenteram, dan damai, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

193  

baik secara individu maupun dalam hubungan antarmanusia, khususnya dalam keluarga. 

Suasana batin yang sakinah bukan hanya hasil dari usaha manusia, tetapi juga merupakan 

anugerah dari Allah yang dicapai melalui keselarasan spiritual, emosional, dan sosial dalam 

kehidupan sehari-hari. Adapun manfaatnya yaitu: menumbuhkan ketenangan dalam 

menghadapi berbagai tantangan hidup, menciptakan lingkungan yang kondusif untuk 

berkembangnya pribadi yang baik, dan membantu menjaga keharmonisan dalam keluarga, 

sehingga menjadi tempat perlindungan emosional yang kuat. 

Suasana batin yang mawaddah 

Mawaddah adalah bentuk cinta yang tercermin dalam sikap dan perlakuan nyata, 

mirip dengan kepatuhan yang muncul sebagai hasil dari rasa kagum terhadap seseorang 

(M.Quraish, 2020;215). Suasana batin yang mawaddah adalah kondisi jiwa yang dipenuhi 

dengan cinta yang mendalam, tulus, dan aktif ditunjukkan melalui tindakan nyata. Suasana 

batin yang mawaddah mencakup; cinta yang dalam, kehangatan dan ketulusan, saling 

menjaga dan melindungi, harmoni dan ketenangan, serta kesabaran dan ujian. 

Suasana batin yang Rahmah. 

Rahmah memiliki makna seperti ampunan, anugerah, karunia, belas kasih, rahmat, 

dan rezeki. Rahmah adalah bentuk cinta penuh kasih sayang yang lembut, ditandai dengan 

kesiapan untuk berkorban, memberikan nafkah, melayani, dan melindungi orang yang 

dicintai. Rahmah lebih mengarah pada sifat hati atau kondisi batin yang diwujudkan melalui 

tindakan kasih sayang, seperti cinta yang tulus, rasa memiliki, membantu, menghormati, 

dan kerelaan untuk berkorban, yang semuanya memancarkan cahaya keimanan (Duski 

Samad, 2020;52). Suasana batin yang rahmah adalah kondisi jiwa yang dipenuhi dengan 

kasih sayang yang lembut, tulus, dan penuh perhatian, disertai dengan keinginan untuk 

melindungi, membantu, dan berkorban demi kebaikan orang yang dicintai. Rahmah 

mencerminkan rasa belas kasih yang mendalam, yang lahir dari hati yang penuh keikhlasan 

dan memancarkan rasa empati terhadap orang lain. 

 
Ketiga. Memperkuat pondasi ketahanan keluarga Maslahah an-Nahdliyyah, 

diantaranya: 

Menciptakan rasa adil antar anggota keluarga maslahah an-Nahdliyyah 

Dalam hal ini, mengacu pada prinsip keadilan yang mendatangkan kemaslahatan 

(kebaikan bersama) sesuai nilai-nilai Islam, khususnya dalam konteks keluarga. Maslahah 

an-Nahdliyyah sendiri adalah pandangan Nahdlatul Ulama (NU) tentang kemaslahatan yang 

tidak hanya relevan dalam konteks agama, tetapi juga sosial dan budaya. Keadialan di sini 

bukan berarti menyamakan segala sesuatu, tetapi memberi hak sesuai kebutuhan, tanggung 

jawab, dan kapasitas masing-masing anggota keluarga. Adapun maslahah dalam perspektif 

an-Nahdliyyah menekankan pentingnya prinsip kemaslahatan yang mencakup 

perlindungan terhadap lima hal pokok (maqashid syariah): agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. Dalam keluarga, menciptakan rasa adil berarti mengupayakan kemaslahatan bagi 

semua anggota, agar kebutuhan spiritual, emosional, dan materi mereka terpenuhi. NU 

mengajarkan bahwa keluarga adalah unit terkecil dalam masyarakat yang menjadi 

cerminan dari keadilan sosial yang lebih luas. Oleh karena itu, menjaga keadilan di dalam 

keluarga menjadi bagian dari usaha membangun tatanan masyarakat yang maslahat dan 

diridhai Allah. 

Adanya keseimbangan di dalam keluarga maslahah an-Nahdliyyah 

Dalam menjaga keseimbangan di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah 

an-nahdliyyah yaitu dengan mengacu pada terciptanya harmoni dan keadilan dalam setiap 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

194  

aspek kehidupan keluarga. Hal ini bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan yang 

komprehensif sesuai nilai-nilai Islam dan pandangan Nahdlatul Ulama (NU), sehingga 

keluarga menjadi tempat yang memberikan kedamaian, keberkahan, dan kebahagiaan bagi 

semua anggotanya. Keseimbangan berarti tidak ada pihak yang merasa dirugikan atau 

dikesampingkan dalam keluarga. Semua anggota keluarga mendapatkan hak dan 

menjalankan kewajiban sesuai perannya. Keseimbangan ini mencakup tiga dimensi utama, 

yaitu spiritual, material, dan emosional. NU mendefinisikan maslahah sebagai segala hal 

yang mendatangkan manfaat dan menghindarkan mudarat dalam kehidupan, baik dunia 

maupun akhirat. Dalam keluarga, keseimbangan menjadi inti dari maslahah, karena tanpa 

keseimbangan, hubungan keluarga dapat terganggu dan membawa mudarat. Nahdlatul 

Ulama mengajarkan bahwa keseimbangan dalam keluarga adalah bagian dari maqashid 

syariah (tujuan syariah), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan 

keseimbangan, keluarga tidak hanya menjadi tempat perlindungan, tetapi juga menjadi 

wahana untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Adanya kesalingan antar anggota keluarga maslahah an-Nahdliyyah 

Adanya kesalingan antar anggota keluarga maka dapat terciptanya hubungan 

timbal balik yang didasarkan pada nilai-nilai saling menghormati, saling peduli, dan saling 

mendukung antar anggota keluarga. Kesalingan ini menjadi kunci dalam menjaga harmoni 

dan kemaslahatan (kebaikan bersama) di dalam keluarga, sesuai dengan nilai-nilai Islam 

yang diajarkan Nahdlatul Ulama (NU). Kesalingan mencakup hubungan yang seimbang 

antara hak dan kewajiban. Setiap anggota keluarga memiliki peran masing-masing, namun 

tetap saling melengkapi. Kesalingan ini melibatkan beberapa aspek, di antaranya; saling 

menghormati, mendukung, dan memaafkan. Nahdlatul Ulama menekankan pentingnya 

membangun keluarga yang sakinah, mawaddah, wa rahmah, dan kesalingan adalah fondasi 

untuk mencapainya. Dengan nilai-nilai kesalingan, keluarga dapat menjadi unit terkecil 

masyarakat yang berfungsi sebagai tempat berlindung, belajar, dan berkembang, sejalan 

dengan prinsip kemaslahatan universal (maqashid syariah). 

 
Pemaksimalan tugas pokok dan fungsi penyuluh dengan menjalankan program- 

progrm kerja Kantor Urusan Agama melalui dua peran, diantaranya: 

Pertama. Menjadi fasilitator 

Seorang fasilitator sebagai profesi berperan sebagai agen moral, agen politik, 

inovator, dan mediator yang menjalin kerja sama dengan berbagai institusi. Oleh karena itu, 

fasilitator, pelatih, atau pendidik menjadi figur yang berperan penting sebagai panutan, 

teladan, dan sumber identifikasi bagi peserta pelatihan maupun komunitas di sekitarnya 

(Bambang, 2020;42). Adapun menjadi fasilitator dalam pemaksimalan tugas pokok dan 

fungsi penyuluh melalui program kerja Kantor Urusan Agama (KUA) berarti memainkan 

peran sebagai penghubung, pendukung, dan pembimbing dalam melaksanakan berbagai 

tugas utama penyuluhan agama. Fasilitator ini berperan membantu penyuluh agar dapat 

menjalankan program-program kerja yang dirancang oleh KUA secara efektif dan tepat 

sasaran, sesuai dengan kebutuhan masyarakat. 

Peran Fasilitator dalam Pemaksimalan Program KUA, di antaranya: Sebagai Pendukung 

Program Kerja. Dalam hal ini membantu penyuluh agama dalam mengidentifikasi 

kebutuhan masyarakat agar program kerja KUA lebih relevan dan efektif. Sebagai 

penghubung Antara KUA dan Masyarakat, yakni memastikan pesan atau kebijakan KUA 

tersampaikan dengan baik kepada masyarakat melalui metode yang mudah dipahami. 

Sebagai pembimbing Teknis, yaitu membantu penyuluh dalam merancang dan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

195  

melaksanakan kegiatan, seperti pelatihan, seminar, atau kajian keagamaan, dan membantu 

penyuluh dalam merancang dan melaksanakan kegiatan, seperti pelatihan, seminar, atau 

kajian keagamaan. Sebagai penggerak Kolaborasi, yaitu mendorong kerja sama antara 

penyuluh, KUA, dan instansi lain untuk mengoptimalkan program, seperti pengentasan buta 

huruf Al-Qur'an, pemberdayaan ekonomi umat, atau konseling keluarga. Pemantau dan 

Evaluator,  yaitu  membantu  memantau  pelaksanaan  program  untuk  memastikan 

kesesuaiannya dengan tujuan yang telah ditetapkan, serta mengevaluasi hasilnya. 

 
Kedua. Menjadi Mediator 

Mediator adalah pihak ketiga yang berperan sebagai penengah untuk mendamaikan 

atau menyelesaikan konflik antara pihak-pihak yang bersengketa (Tinuk, 2022;25). Sebagai 

mediator, penyuluh dapat berkontribusi dalam pemaksimalan tugas pokok dan fungsi 

dengan menjalankan program-program kerja Kantor Urusan Agama (KUA) melalui dua 

peran utama berikut: 

Peran sebagai penghubung (fasilitator) 

Dalam peran ini, mediator bertugas mempertemukan pihak-pihak yang terlibat, 

seperti masyarakat, tokoh agama, dan instansi terkait, untuk mendukung pelaksanaan 

program kerja KUA. Mediator berfungsi sebagai penghubung yang membantu 

mengidentifikasi kebutuhan masyarakat dan menjembatani komunikasi antara pihak yang 

berkepentingan, sehingga tercipta sinergi dalam pelaksanaan program, seperti bimbingan 

pranikah, pendidikan agama, atau mediasi keluarga. 

Peran sebagai penyelesai konflik 

Mediator berperan aktif dalam menangani permasalahan yang muncul, baik 

antarindividu maupun kelompok, dengan menawarkan solusi yang adil dan bijaksana 

sesuai prinsip agama dan peraturan yang berlaku. Misalnya, dalam kasus perselisihan 

keluarga atau masalah warisan, mediator membantu menyelesaikan konflik melalui 

pendekatan dialogis dan berbasis nilai keagamaan, sehingga mendukung terciptanya 

harmoni dalam masyarakat. 

Dengan menjalankan kedua peran ini, penyuluh dapat meningkatkan efektivitas 

program KUA sekaligus memastikan keberhasilan dalam membina dan melayani 

masyarakat secara optimal. 

 

  

 
SIMPULAN 

Posisi dan kedudukan penyuluh agama yang selalu terlibat dilevel akar rumput 

masyarakat tidaklah hanya berada pada stagnanisasi peran sebagai penyuluh bagi 

masyarakat, namun jauh daripada itu penyuluh agama memiliki peran ganda bagi 

masyarakat, baik sebagai konselor, dai, ataupun pendamping. Karena penyuluh agama 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

196  

merupakan agen perubahan bagi masyarakat di dalam memberikan arahan, bimbingan, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

197  

serta solusi atau jawaban atas permasalahan yang dimiliki oleh masyarakat dengan 

berbagai pendekatan baik secara bijaksana, moderat, dan dengan kasih sayang. Untuk 

memaksimalkan peran penyuluh agama tersebut, maka diperlukan adanya gerakan internal 

dalam tubuh penyuluh agama sendiri melalui revitalisasi peran agar nantinya ada 

peningkatan kualitas dan kuantitas fungsi, tugas, dan kewenangan penyuluh agama baik 

secara profesional ataupun dalam kapasitasnya sebagai pembimbing masyarakat, terlebih 

lagi dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah. 

Di dalam merealisasikan revitalisasi perannya dalam mewujudkan ketahanan 

keluaraga maslahah an-Nahdliyyah, bukanlah perkara mudah bagi penyuluh agama, karena 

pada dasarnya penyuluh agama tidak hanya ada pada satu objek sasaran saja yang berkaitan 

dengan ke-Nuan, namun melingkupi beberapa objek sasaran, sehingga dibutuhkan dedikasi 

dan responsibility yang tinggi bagi penyuluh agama di dalam menjalankan tugasnya dan 

perannya dalam mewujudkan ketahanan keluarga pada umumnya dan keluarga maslahah 

an-Nahdliyyah pada khususnya. 

Adapun revitalisasi peran penyuluh agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga 

maslahah an-Nahdliyyah yakni dengan memperkuat bangunan maslahah an-Nahdliyah 

melalui: Pertama. Pengokohan landasan keislaman dan ke-Nuan kelauarga maslahah an- 

Nahdliyyah seperti: mendorong untuk memiliki ketauhidan, memberikan binaan agar 

memiliki jiwa rahmatan lil ‘alamin, membangun maqasid syariah, memebentuk mtatmimu 

makarimil akhlaq, membsngun kemaslahatan dan ukhwah, serta membangun jiwa 

bermusyawarah. Kedua. Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah, 

melalui suasana yang Sakinah, mawaddah, dan warahmah. Ketiga, memperkuat pondasi 

ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah dengan menciptakan rasa adil antar anggota 

keluarga, adanya keseimbangan di dalam keluarga, dan adanya kesalingan antar anggota 

keluarga. Disamping itu, peran penyuluh dengan memaksimalkan tugas pokok dan fungsi 

penyuluh dengan menjalankan program-program kerja Kantor Urusan Agama 

(KUA)melalui dua peran yaitu sebagai fasilitator dan mediator. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Fahmi, Assultoni, (2028). Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi 

Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan, Al-Hukama; The Indonesian Journal 
of Islamic Family Law, Agustus 2018, hal, 28-52. 

Nur Lailatul Musyafa’ah et al, (2023). Protection of Sexual Violence Victims From The 
Perspective of 
Maqasid as-Syari’ah, Islamica: Jurnal Studi Keislaman Volume 18, No.0, hal 134-156. 

Nur Lailatul et,al, (2022). Implementation pre Marriage Guidence for Brides and Grooms to 
Minimize Number of Divorces, Al-Misbah; Jurnal Islamic Studies, Volume 10, No.2, hal 
124. 

Abu Ishaq al-Syatibi (tt), al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah Jilid 2, Beirut; Dar al-Kutub al-
Ilmiya. Suud Sarim Karimullah, (2021). Konsep Keluarga Smart (Bahagia) Perspektif 
Khoiruddin Nasution, 
Tafhim al-Ilmi; Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, Volume 12, No.2. 

Muhammad Hafidh Ubaidilla et al, (2024). Keluarga Maslahah Dalam Platform NU Online 
Perspektif Maqasid al-Shari’ah, Ma’mal: Jurnal Laboratorium Syariah dan Hukum, 
Volume 5, Nomor 2, April, ISSN (Print) 2775-1333, ISSN (Online) 2774-6127 

M. Iqbal Abdussalam and Zesen Zainal Ali, (2022). Pandangan Tokoh Ormas NU dan 
LDIIKota Bandar 

Lampung Terhadap Hukum Program Keluarga Berencana (KB), Akademika: Volume 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons 
Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

198  

16, No.2. Ahmad Zaini, (2015). Membentuk Keluarga Sakinah Melalui Bimbingan dan 

Konseling Pernikahan. 
Konseling Religi: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, Volume 6 Nomor 1. 

Bakti Toni Endaryono, Arman Paramansyah, Tjipto Djuhartono, (2018). Kinerja Dapat 
Meningkatkan PendapatanUntuk Peningkatan EkonomiKeluarga Menurut Perspektif 
Islam, Sosio e-Kons, Volume 10, No.1, April. PP 11-19. E-ISSN; 2502-5449. P-ISSN; 
2085-2266. 

Bakti Toni Endaryono, Arman Paramansyah, Tjipto Djuhartono, (2018). Kinerja Dapat 
Meningkatkan PendapatanUntuk Peningkatan EkonomiKeluarga Menurut 
Perspektif Islam, Sosio e-Kons, Volume 10, No.1, April. PP 11-19. E-ISSN; 2502-5449. 
P-ISSN; 2085-2266. 

Suud Sarim Karimullah, (2021), Urgensi Pendidikan Pran Nikah Dalam Membangun 
Keluarga Sejahtera Perspektif Khoiruddin Nasution, Kariman, Volume 09 Nomor 2, 
Desember. 

Muchotob Hamzah, dkk, (2017). Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah, Yogyakarta: LKiS.. 

Jarman Arroisi, (2020). Integrasi Tauhid dan Akhlaq Membangun Iman dengan Budi 
Tinggi Perspektif Fakhr Al-Din Al-Razi, Ponorogo: UNIDA Gontor Press. 

Subaidi, (2019). Pendidikan Islam Risalah Ahlussunnah Wal Jama’ah An-Nahdliyah Kajian 
Tradisi Islam Nusantara, Japara: Unisnu Press. 

Mahila Amin dan Gunardi Pome, (2021). Buku Ajar Agama Islam, Kediri: Lembaga Chakra 
Brahmada Lentera. 

Abu Zakariya Sutrisno, (tth). Panduan Muslim Sesuai Al-Qur’an dan As-Sunnah, Sukoharjo: 
Hubbul Khoir. 

Asep Maulana Rohimat, (2018). Metodologi Studi Islam, Yogyakarta: Gerbang Media. 

Iwan, dan Iis Arifudin, (2024). Moderasi Beragama Untuk Membangun Jiwa Damai, 
Indramayu: Penerbit Adab, 2024. 

Busyro, (2019). Maqashid Al-Syariah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah, 
Jakarta: Kencana, 2019. 

Riyadh Manshur al-Khalifi, (2004). al-Maqashid al-Syariah wa Atsaruha fi Fiqh al-
Mu’amalat al- Milkiyyah, Kuweit: Maktabah al-Istisyarat al-Syar’iyyah.  

Hopkins, D. (2011). A Teacher Guide to Classroom Research. New York: McGraw Open 
University Press. 

Widodo, A. (2006). “Profil Pertanyaan Guru dan Siswa dalam Pembelajaran Sains”. Online. 
Vol. 4 Nomor 2, http://upi.edu, diakses: 20 Maret 2012. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://upi.edu/

