< $
cons-iedu

Islamic Guidance and Counseling Journal
0P P-ISSN 2798-5040 E-ISSN 2798-3218
Vol. 5 No. 2 Desember 2025 : : i.org/10.51192/cons.v5i2.1317 CONS-EDU Islamic Guidance and Counseling Journal

Revitalisasi Peran Penyuluh Agama dalam Mewujudkan Ketahanan
Keluarga Maslahah An-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep

Sitti Khotijah
Universitas Al-Amien Prenduan Sumenep

sitikhotijah1789@gmail.com

ABSTRAK
Penyuluh agama memiliki peran yang strategis dalam membangun mental, jiwa, moral, dan nilai
ketagqwaan. Tugas penyuluh agama saat ini berhadapan dengan cepatnya perubahan kondisi
masyarakat yang mengarah pada masyarakat saintifik, masyarakat fungsional, masyarakat teknolis,
dan masyarakat terbuka. Fenomena yang terjadi di Kabupaten Sumenep, khususnya Kecamatan
Bluto yang menjadi objek dalam penelitian ini, yakni mulai marak dan naiknya porsentase perceraian
bagi pasangan terlebih lagi pasangan muda berwarga NU yang hanya beberapa tahun lamanya
menjalani kehidupan rumah tangga. Untuk itu pada penelitian ini ingin mengkaji berkaitan dengan
revitalisasi peran penyuluh agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an_Nahdliyyah
di Kabupaten Sumenep. Adapun penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Dan hasil
penenltian ini menyatakan bahwa ada beberapa revitaliasi yang dilakukan oleh penyuluh agama
dalam merevitalisasi perannya di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah,
diantaranya: Pertama, dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah maka
penyuluh agama memperkuat bangunan keluarga maslahah melalui pemberian penguatan landasan
keluarga maslahah, membangun susasana batin yang baik bagi keluarga maslahah, dan memperkuat
pondasi ketahanan keluarga maslahah. Kedua, yaitu memaksimalkan akan tugas pokok dan
fungsinya dengan menjalankan program-program Kantor Urusan Agama (KUA) melalui dua peran
yaitu sebagai fasilitator dan mediator bagi masyarakat.
Kata Kunci: Revitalisasi Peran, Penyuluh Agama, Keluarga Maslahah An-Nahdliyyah

ABSTRACT

The role of religious counselors is strategic in building mental, soul, moral, and piety values. Currently,
the tasks of religious counselors are facing the rapid changes in society, which are moving towards a
scientific society, a functional society, a technological society, and an open society. A phenomenon
occurring in Sumenep Regency, particularly in Bluto District, which is the object of this research, is the
increasing divorce rate, especially among young couples who are members of Nahdlatul Ulama (NU),
even dfter only a few years of marriage. Therefore, this research aims to examine the revitalization of
the role of religious counselors in achieving family resilience based on maslahah an-Nahdliyyah in
Sumenep Regency. This research uses a qualitative approach. The findings of this study indicate that
there are several revitalizations carried out by religious counselors in revitalizing their roles in realizing
family resilience based on maslahah an-Nahdliyyah, including: First, in achieving family resilience based
on maslahah an-Nahdliyyah, religious counselors strengthen the foundation of family maslahah by
providing reinforcement of the foundation of maslahah family, creating a positive inner atmosphere for
the maslahah family, and strengthening the foundation of family resilience based on maslahah. Second,
maximizing their main duties and functions by implementing programs from the Office of Religious
Affairs (KUA) through two roles, namely as facilitators and mediators for the community.

Keywords: Revitalization of role, Religious Counselor, Maslahah an-Nahdliyyah family.

PENDAHULUAN

Keluarga merupakan sentripetal dari lahirnya generasi bangsa dan terbentuknya satu
kesatuan unit masyarakat, Untuk itu keberadaan dan posisi keluarga ditengah-tengah
masyarakat diharapkan tetap mampu berada pada bingkai kebahagiaan dan kesejahteraan,
sehingga fungsi keluarga di tengah-tengah masyarakat bisa memberikan dampak positif

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:sitikhotijah1789@gmail.com
https://doi.org/10.51192/cons.v5i2.1317

bagi peradaban masa. Keluarga yang menurut Ki Hajar Dewantara dimaknai sebagai
perkumpulan dari setiap individu melalui ketanpa pamrihan rasa pengabdian yang dimiliki,
seyogyanya harus memiliki kesadaran penuh akan hak dan kewajiban bagi setiap masing-
masing individu di dalam membangun roda kehidupan keluarga yang bertendensikan pada
kemaslahatan dengan penyandaran diri sepenuh hati kepada Allah dan nilai dan ajaran
agama, sehingga ketendensian ini mampu melahirkan dan membentuk keluarga maslahah
yang rahmatan lil’alamien.

Membahas tentang keluarga maslahah, yang berpondasikan pada: Pertama, Adalah
yakni keadilan bersikap baik bagi sendiri dan pihak lain termasuk keadilan bagi gender bagi
di dalam keluarga dan perkawinan. Kedua, Muwazanah. Keseimbangan gender dan secara
hakiki bagi perempuan. Ketiga, Mubadalah, semua pihak dalam perkawinan dan keluarga
sama-sama saling mewujudkam kemaslahatan untuk diri sendiri dan pihak lain, juga
mencegah kerusakan dari diri sendiri dan pihak lain. Maka bagi setiap anggota atau individu
keluarga di dalam menjalankan kehidupan haruslah sesuai dengan pokok-pokok ajaran
Islam dan ke Nu-an dalam mengembangkan potensi agar mampu menghadirkan
kemaslahatan bagi seluruh keluarga. Berasaskan pada nilai-nilai ke NU-an, karena
kemaslahatan merupakan landasan ke-NU-an maka tak pelak dengan berpijak pada suatu
aliran keyakinan dalam satu keluarga akan mampu mewujudkan ketahanan keluarga
menjadi keluarga maslahah an-Nahdliyyah, Namun pada kenyataannya sekarang banyak
dijumpai bagi para jamaah atau pengikut yang Nahdliyyah, terutama bagi keluarga an-
Nahdliyyah yang mengalami kesulitan perekonomian keluarga, di dalam menjalankan roda
kehidupan berumah tangga hanya stagnan pada asumsi umum berkenaan dengan konsep
pernikahan, tanpa mendasari diri pada pondasi keluarga maslahah yaitu ‘adalah,
muwazanah, dan mubadalah, sehingga sering memicu terjadinya konflik, pertikaian, dan
gesekan-gesekan lainnya dalam berkeluarga yang akhirnya berujung pada perceraian dan
permusuhan.

Fenomena yang terjadi di Kabupaten Sumenep, khususnya Kecamatan Bluto yang
menjadi objek dalam penelitian ini, yakni mulai marak dan naiknya porsentase perceraian
bagi pasangan terlebih lagi pasangan muda berwarga NU yang hanya beberapa tahun
lamanya menjalani kehidupan rumah tangga, hal ini dipicu oleh beberapa faktor,
sepertihalnya faktor ekonomi, kurangnya kesadaran akan hak dan kewajiban suami istri,
kurangnya saling pengertian, kasih sayang serta saling menghargai antar pasangan, dan
terkadang juga karena di pengaruihi oleh faktor lainnya, sepertihalnya keikutcampuran
orang tua di dalam menjalani kehidupan rumah tangga, serta kehadiran orang atau pihak
ketiga (pelakor/perebut laki orang atau pebinor/ perebut bini orang) di dalam ikatan
pernikahan. Sehingga dari permasalahan ini, dibutuhkan kesadaran, saling memahami, dan
saling pengertian diantara pasangan, serta tidak lupa adanya keikutsertaan atau campur
tangan pihak lain di dalam mewujudkan ketahanan keluarga sehingga nantinya dapat
terwujudnya ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah yang sesuai dengan yang dicita-
citakan dan diharapkan bersama.

Berkaitan dengan intervensi pihak lain di dalam mewujudkan ketahanan keluarga
masalah an-Nahdliyyah, maka tidak hanya bersandarkan dan berpatokan pada peran
seorang tokoh organisasi, tokoh masyarakat, ataupun tokoh agama saja, namun
memerlukan dan membutuhkan peran dan fasilitaor lain yang bersifat terorganisir seperti
halnya penyuluh agama, karena penyuluh agama dengan badan atau institusi yang
menaunginya memiliki peran, kekuasaan, dan otoritas penuh dalam membantu
mewujudkan ketahanan keluarga maslahah melalui fungsinya dalam melakukan

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

penyuluhan dan bimbingan kepada masyarakat, yang terkadang di dalam tata letak
pelaksanaannya, tak jarang menimbulkan polemik tersendiri bagi penyuluh agama karena
landasan dasar bagi penyuluh agama tidak hanya berpatokan dan berasaskan pada satu
aliran, satu keyakinan, dan satu kepercayaan saja, namun lebih bersifat kompleksitas dan
universal.

Maka berdasarkan latar belakang yang diuraikan diatas, di dalam penelitian ini, akan
mengkaji secara holistik dan mendalam berkenaan dengan revitalisasi peran penyuluh
agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nadliyyah, dengan objek
penelitian yaitu di Kabupaten Sumenep, mengingat Kabupaten Sumenep merupakan kota
santri di Madura, Tingkat religiusitas masyarakat yang cukup tinggi, organisasi NU yang
berkembang pesat, dan pengikut NU yang lumayan banyak.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian studi
fenomenologis. Memilih penelitian kualitatif dengan jenis fenomenologis karena pada topik
atau tema dalam penelitian ini bekaitan dengan gerak kehidupan yang dalam masyarakat
yang berkenaan dengan keluarga maslahad dimana di dalam Mewujudkan ketahanan
keluarga maslahah an-Nahdliyyin dibutuhkan kesadaran dan tanggungjawab penuh
masing-masing individu di dalam perannyanya dalam kelaurga. Dalam penelitian ini,
kehadiran peneliti hanya sebagai peneliti non berpartisipan, yakni hanya sebagai pengamat
saja dan tidak terlibat langsung dalam suatu aktifitas atau kegiatan dari objek yang diteliti.
Lokasi penelitian yang dipilih oleh peneliti yakni di Kabupaten Sumenep melalui tiga
kecamatan yaitu Kecamatan Bluto dan Kecamatan Pragaan. Memilih Kabupaten Sumenep
sebagai objek penelitian, mengingat Kabupaten Sumenep merupakan kota santri di Madura,
Tingkat religiusitas masyarakat yang cukup tinggi, organisasi NU yang berkembang pesat,
dan pengikut atau jamaah NU yang lumayan banyak. Adapun dalam penelitian ini terdapat
dua sumber data yaitu sumber data primer yang terdiri dari: penyuluh agama, tokoh
masyarakat, organisasi NU, masyarakat Kabupaten Sumenep. Dan sumber data sekunder
yang terdiri dari gambar, dokumen, dan segala sesuatu secara tidak langsung memberikan
data kepada peneliti. Adapun teknik pengumpulan data dalam penelitian, yaitu wawancara,
observasi, dan dokumentasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Revitalisasi Peran Penyuluh Agama Dalam Mewujudkan Ketahanan Keluarga

Maslahah an-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep

Revitalisasi peran penyuluh agama yang dimaksudkan dalam penelitian ini adalah
suatu pembenahan atau perbaikan secara keseluruhan, baik itu tugas, fungsi, dan
kewenangan peran penyuluh agama di dalam menjalankan program-program Kantor
Urusan Agama (KUA) yang dikejewantahkan ke dalam peningkatan kualitas dan kuantitas
sumber daya manusia dan sumber daya kreatifitas penyuluh agama sehingga nantinya
terbentuk kredibilitas dan akuntabilitas peran penyuluh agama yang mumpuni dan
berdampak baik di tengah-tengah masyarakat yang semakin kompleksitas problematika
dan kebutuhan hidupnya. Ada beberapa revitlisasi peran penyuluh agama dalam
mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep,
diantaranya:

Memperkuat bangunan keluarga maslahah an-Nahdliyyah.
Nahdlatul Ulama (NU) pada dasarnya berpegang pada lima prinsip utama, yaitu

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tawazin (keseimbangan), tasamuh (toleransi), tawasuth (kemoderatan), ta’addul
(kepatuhan pada hukum), dan amr ma’raf nahy munkar (menyeru pada kebaikan dan
mencegah kemungkaran). Selain itu, diperlukan formula Aswaja sebagai metode berpikir
keagamaan yang melingkupi seluruh aspek kehidupan dan didasarkan pada prinsip
modernisasi, menjaga keseimbangan, dan toleransi. Oleh karena itu, Aswaja dapat diartikan
sebagai “Ahlu Minhaj al-fikri al-din1 al-musytamil ‘ala syu’iin al-hayati wa muqtadhayatiha
al-ga’imi ‘ala asas al-tawasuth wa al-tawaziin wa al-ta’addul wa al-tasamuh” (Muchotob,
2017; x). Dalam hal ini merupakan konsep yang berfokus pada pembentukan dan penguatan
keluarga yang kokoh dan bernilai maslahat dalam pandangan Nahdlatul Ulama (NU).
Maslahah, yang berarti kemaslahatan atau kebaikan, menjadi tujuan utama dalam ajaran
I[slam yang diajarkan oleh NU, dan dalam konteks ini merujuk pada keluarga yang membawa
manfaat tidak hanya bagi anggotanya, tetapi juga bagi masyarakat sekitar. Untuk itu
Gerakan revitalisasi peran penyuluh agama dalam memperkuat bangunan keluarga
maslahah an-Nahdliyyah sehingga dapat terwujudnya ketahanan keluarga maslahah an-
Nahdliyyah di Kabupaten Sumenep meliputi, yaitu:

Pertama. Memperkokoh landasan keislaman dan ke-Nuan keluarga Maslahah An-
Nahdliyyah, melalui; Mendorong untuk memiliki ketauhidan

Tauhid adalah inti ajaran Islam yang mengajarkan bahwa hanya Allah satu-satunya
yang berhak disembah, tiada sekutu bagi-Nya, dan segala kekuasaan berasal dari-Nya
(Jarman, 2020; 49). An-Nahdliyah adalah komunitas yang senantiasa berpegang pada
sunnah Nabi Muhammad dan mengikuti jalan yang ditempubh oleh para sahabat, baik dalam
hal akidah, ajaran agama, amal perbuatan lahiriah, maupun akhlak batin (Subaidi, 2019; 4).
Adapun mengajak seseorang untuk memiliki ketauhidan melibatkan: Pertama,
memperkuat keimanan, yakni mendorong keyakinan bahwa Allah adalah satu-satunya
Tuhan yang harus diimani, dijadikan sandaran hidup, dan tempat meminta pertolongan.
Kedua, menghindari syirik. Syirik adalah menyekutukan Allah dengan selain-Nya (Mabhila,
2021;21). Dalam tauhid, penting untuk menjaga diri dari menyembah atau meyakini adanya
kekuatan lain yang setara atau menyaingi Allah. Ketiga, mengokohkan aspek-aspek tauhid,
di antaranya: tauhid rububiyah (mempercayai bahwa hanya Allah yang menciptakan,
mengatur, dan memelihara alam semesta), tauhid uluhiyah (menjadikan Allah satu-satunya
yang disembah, baik melalui ibadah langsung maupun bentuk pengabdian lainnya), tauhid
asma’ wa sifat (meyakini nama-nama dan sifat-sifat Allah yang sempurna, yang hanya
layakdisematkan kepada-Nya) (Abu Zakariya, th;24-26). Penyuluh agama Kabupaten
Sumenep, di dalam merevitalisasi perannya dalam mewujudkan ketahanan keluarga
maslahah an-Nahdliyyah yaitu dengan memberikan dorongan kepada keluarga maslahah
agar memiliki ketauhidan dengan menjaga agama masyarakat dan mengajak masyarakat
untuk Kembali kepada khittah ajaran Islam.

Memberikan binaan agar memiliki jiwa rahmatan lil ‘aalamin

Definisi rahmat mencakup makna yang luas, setidaknya bisa dipahami sebagai al-
rigqatu wa al-ta’attufi atau kelembutan yang berpadu dengan rasa iba. Menurut Ibnu Faris,
rahmat berarti kelembutan hati, belas kasih, dan kehalusan. Al-Asfahani menambahkan
bahwa dalam konsep rahmat terkandung baik belas kasih murni (al-rigqat al-mujarrad)
maupun kebaikan yang tidak selalu didasari belas kasih (al-ihsan al-mujarrad duna al-
riqqat). Kesimpulannya, apabila rahmat dikaitkan dengan Allah, maka ia bermakna
‘kebaikan yang murni,” sementara jika disandarkan pada manusia, ia berarti ‘simpati murni.’
Istilah lil ‘aalamin berarti ‘untuk seluruh alam,” mencakup semua unsur di bumi, seperti

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

manusia, hewan, tumbuhan, benda-benda alam, bahkan dunia jin (Asep Maulana, 2018;5).
Islam adalah agama yang membawa kasih sayang bagi seluruh alam semesta. Artinya, di
mana pun dan kapan pun Islam hadir, ia harus menjamin keamanan dan kedamaian bagi
umat manusia di sekitarnya (Iwan, 2024;55).

Membina jiwa rahmatan lil ‘aalamin dapat dilakukan dengan beberapa cara: (1)
Mengajarkan nilai kasih sayang dan kebaikan, yaitu membina individu agar selalu memiliki
sikap kasih sayang, empati, dan perhatian terhadap sesama. Dengan demikian, individu
tersebut akan termotivasi untuk melakukan tindakan yang positif dan bermanfaat bagi
orang lain. (2) Mengembangkan sikap toleransi, yaitu mengajarkan pentingnya
menghormati perbedaan dalam masyarakat, baik dalam hal agama, budaya, atau pandangan
hidup. Ini membantu dalam menciptakan lingkungan yang harmonis dan damai. (3)
Membina kesadaran lingkungan, yaitu mengajarkan bahwa alam dan semua makhluk hidup
juga berhak untuk dihormati dan dilestarikan. Hal ini penting agar seseorang dapat menjadi
penjaga alam yang bertanggung jawab dan tidak merusak lingkungan. (4) Mendorong
perbuatan adil dan menjaga keadilan. Seseorang yang memiliki jiwa rahmatan lil ‘aalamin
akan selalu berusaha bersikap adil, karena keadilan merupakan salah satu cara untuk
menciptakan kedamaian dan Kkesejahteraan. (5) Mendidik untuk berperan positif di
masyarakat. Pembinaan ini juga termasuk membentuk individu agar dapat berkontribusi
bagi kesejahteraan sosial, membantu mereka yang membutuhkan, dan bekerja sama dalam
upaya pembangunan sosial yang membawa manfaat luas. Penyuluh agama Kabupaten
Sumenep sebagai revitalisasi perannya yakni dengan mMemberikan binaan agar memiliki
jiwa rahmatan lil ‘aalamin memberikan bimbingan, mengungkap masalah, mencari jalan
pemecahan atau solusi dari permasalahan yang dihadapi masyarakat, serta memberikan
motivasi.

Membangun magqasid syariah

Membangun maqasid syariah sebagai wujud ketahanan keluarga maslahah an-
Nahdliyyah, maka penyuluh agama Kabupaten sumenep sebagai revitalisasi perannya yaitu
dengan memberikan edukasi kepada keluarga maslahah. Secara bahasa, maqasid syariah
berarti usaha manusia dalam mencari solusi yang terbaik dan jalan yang benar dengan
berpedoman pada sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan hadis Nabi (Busyro,
2019;9). Menurut Thahir ibn ‘Asyur, sebagaimana dikutip oleh Manshur al-Khalifi, maqasid
syariah adalah makna dan hikmah yang menjadi tujuan Allah dan Rasul-Nya dalam setiap
penetapan hukum secara umum (Riyadh Mansur, 2004; 8). Tujuan utama dari penerapan
syariat adalah menciptakan kehidupan yang sejahtera di bumi, menjaga ketertiban, serta
memastikan stabilitas kemaslahatan alam. Hal ini mencakup tanggung jawab manusia
untuk menciptakan lingkungan yang sehat, bertindak adil, dan melakukan berbagai upaya
yang memberi manfaat bagi seluruh makhluk di bumi (Muhammad Syukri, 2020; 42).

Ada lima hal utama yang menjadi tujuan inti maqasid syariah, yaitu: hifz al-din
(menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-agl (menjaga akal), hifz al-nasl
(menjaga keturunan), hifz al-mal (menjaga harta) (Tuti, 2021;31). Dengan membangun
magqasid syariah, umat Islam berusaha menjadikan hukum dan prinsip-prinsip Islam
sebagai panduan hidup yang mendukung terciptanya keadilan, kesejahteraan, dan
kedamaian bagi individu maupun masyarakat luas. Maqasid syariah bukan sekadar
penegakan hukum, melainkan mewujudkan prinsip-prinsip kebaikan yang universal bagi
kehidupan manusia di berbagai aspek.

Membentuk tatmimu makarimil akhlaq
Dalam terminologi, akhlak adalah sebuah sistem yang utuh yang mencakup

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

karakteristik pemikiran atau perilaku yang menjadikan seseorang memiliki keistimewaan
(Tamsik, 2024;2). Membentuk tatmimu makarimil akhlaq berarti berupaya untuk
menyempurnakan akhlak atau karakter mulia. Istilah ini berasal dari salah satu tujuan
utama diutusnya Nabi Muhammad yaitu menyempurnakan akhlak yang baik di kalangan
manusia (Brilly, 2023; 2). Secara khusus, tatmimu makarimil akhlaq berarti membentuk
perilaku dan sikap yang luhur dalam diri individu maupun masyarakat sehingga tercapai
keadilan, kedamaian, dan keharmonisan sosial.

Akhlak yang baik mencakup sikap bijaksana, pemaaf dan sabar (Fahrur, 2023; 40).
Dengan terbentuknya akhlak yang mulia, masyarakat dapat hidup lebih harmonis,
menghormati hak-hak orang lain, dan saling mendukung dalam kebaikan. Upaya
membentuk tatmimu makarimil akhlaq adalah upaya untuk menanamkan karakter yang
sesuai dengan ajaran Islam, bukan hanya dalam hubungan dengan Allah, tetapi juga dalam
interaksi sosial, sehingga seluruh aspek kehidupan diwarnai dengan nilai-nilai kemuliaan
dan kebajikan. Implikasi tatmimu makarimil akhlaq dari revitalisasi peran penyuluh agama
Kabupaten Sumenep di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah
yaitu dengan menjaga moral dan membentuk perilaku agamis dan toleransi bagi keluarga
maslahah an-Nahdliyyah.

Membangun kemaslahatan dan ukhwah

Mengajak pada kekhittahan ajaran Ilam, memberikan kesadaran dalam berbagi peran,
memberikan perhatian akan potensi sumber daya masing-masing anggota keluarga
maslahah an-Nahdliyyah serta mengambil faedah dari orang-orang soleh dan tempat-
tempat yang baik demi terciptanya kesbuah kesadaran untuk selalu menjadi orang yang
baik dan dan bermanfaat bagi orang lain merupakan langkah dari revitalisasi peran
penyuluh agama Kabupaten Sumenep di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah
an-Nahdliyyah. Maslahat adalah segala usaha untuk menjaga tujuan-tujuan syariat,
meskipun terkadang hal itu bertentangan dengan keinginan manusia. Sebab, jika keinginan
manusia bertentangan dengan tujuan syariat, hal tersebut sejatinya bukanlah maslahat. Itu
hanyalah dorongan hawa nafsu atau syahwat yang tampak menarik di mata manusia,
karena dibalut oleh kebiasaan atau tradisi yang keliru, serta taklid yang salah, hingga
terlihat seperti maslahat (Yusuf, 2019;118). Ukhuwah berarti persaudaraan, berasal dari
akar kata ‘akh’ yang pada awalnya bermakna perhatian. Makna ini mengacu pada perhatian
yang diberikan oleh orang-orang yang merasa memiliki hubungan persaudaraan, yang
didasarkan pada adanya kesamaan tertentu. Oleh karena itu, ukhuwah mencakup setiap
bentuk kesamaan dan keharmonisan dengan orang lain, baik dalam hubungan keturunan
dari ibu, bapak, atau keduanya maupun hubungan persusuan. Dalam Islam, konsep
ukhuwah berkembang menjadi persaudaraan yang mencakup kesamaan dalam berbagai
aspek, seperti suku, agama, profesi, atau perasaan (Toto Edidarmo, 2016;33).

Membangun kemaslahatan dan ukhuwah adalah upaya menciptakan manfaat dan
persaudaraan yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat. Kedua konsep ini berakar
dalam ajaran Islam dan memiliki makna yang luas, mencakup hubungan antarindividu,
masyarakat, hingga umat secara global. Kemaslahatan dan ukhuwah saling mendukung.
Ukhuwah yang kuat menciptakan solidaritas dan kerja sama untuk mencapai kemaslahatan.
Sebaliknya, kemaslahatan yang terwujud melalui keadilan sosial dan kepedulian
memperkuat rasa persaudaraan
Membangun jiwa bermusyawarah

Musyawarah adalah prinsip penting dalam kehidupan manusia, karena meskipun
akal manusia telah mencapai tingkat keilmuan dan pemahaman yang tinggi, ia tetap tidak

Oxole)

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

mampu memahami kebenaran secara menyeluruh. Oleh sebab itu, wajar jika musyawarah
menjadi salah satu ajaran dasar dalam Islam yang berperan penting dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernegara. Ketika sekelompok orang hidup bersama, kebutuhan akan
musyawarah menjadi hal yang mutlak untuk menyelesaikan masalah bersama. Semakin
besar kelompok tersebut, semakin penting pula peran musyawarah dalam menghadapi dan
mencari solusi atas berbagai persoalan (Fuad Thobari. 2022;247). Membangun jiwa
bermusyawarah salah satu proses penting yang harus dimulai sejak dini. Dengan
bermusyawarah, seseorang belajar menghargai perbedaan, mengedepankan kebersamaan,
dan mencari solusi terbaik berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Musyawarah tidak hanya
menciptakan keputusan yang bijaksana, tetapi juga mempererat hubungan dan
membangun budaya kerja sama dalam setiap aspek kehidupan. Revitalisasi peran penyuluh
agama Kabupaten Sumenep dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-
Nahdliyyah yaitu membangun jiwa musyawarah melalui selalu mengajak dan mendorong
keluarga maslahah an-Nahdliyyah untuk melakukan dan membiasakan musyawarah, baik
dalam internal keluarganya ataupun dipertemuan-pertemuan, perkumpulan-perkumpulan,
majelis-majelis, dan arisan-arisan di dalam memecahkan segala probelmatika yang
dihadapi oleh keluarga maslahah an-Nahdliyyah.

Kedua. Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah.

Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah adalah sebuah konsep
dalam Islam, khususnya dalam tradisi Nahdlatul Ulama (NU), yang bertujuan untuk
membangun keluarga harmonis dan berkah berdasarkan nilai-nilai Islam yang berorientasi
pada kemaslahatan (kebaikan bersama). Adapun menciptakan suasana batin keluarga
maslahah an-Nahdliyyah, diantaranya:

Suasana batin yang Sakinah

Sakinah adalah keadaan jiwa yang muncul dari rasa tenang dan damai, sebagai
kebalikan dari kegelisahan batin dan ketidakstabilan emosi (Ahmad Zacky, 2013; 404).
Dalam konteks keluarga, ada pendapat bahwa ciri-ciri keluarga sakinah meliputi hal-hal
berikut: Pertama, didasarkan pada keimanan yang kuat sebagai pondasi utama. Kedua,
mengutamakan tujuan hidup sebagai bentuk pengabdian kepada Allah. Ketiga,
berkomitmen untuk mematuhi ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. Keempat,
menjalin hubungan yang penuh cinta dan kasih sayang di antara anggota keluarga. Kelima,
saling menjaga, mendukung, dan memperkuat dalam menjalankan kebaikan. Keenam,
berusaha memberikan yang terbaik untuk pasangan sebagai wujud tanggung jawab dan
cinta. Ketujuh, mengedepankan musyawarah dalam menyelesaikan setiap persoalan.
Kedelapan, membagi peran secara adil sesuai dengan kemampuan dan kebutuhan.
Kesembilan, bersatu padu dalam mendidik dan membimbing anak-anak. Kesepuluh,
berperan aktif dalam memberikan manfaat bagi masyarakat, bangsa, dan negara (Ifham
Choli, 2024;154).

Nahdlatul Ulama menggunakan istilah keluarga maslahah (mashalihul usrah), yaitu
keluarga yang dalam hubungan antara suami-istri serta orangtua-anak mengedepankan
prinsip keadilan, keseimbangan, moderasi, toleransi, dan pelaksanaan amar ma’ruf nahi
munkar. Keluarga ini menjunjung tinggi akhlak mulia, mencapai kesejahteraan lahir dan
batin, serta berkontribusi aktif dalam menciptakan kemaslahatan bagi lingkungan sosial
dan alam sebagai wujud nyata dari Islam yang menjadi rahmat bagi seluruh alam (rahmatan
lil'alamin) (Ibid, 155).

Suasana batin yang sakinah adalah kondisi jiwa yang tenang, tenteram, dan damai,

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

baik secara individu maupun dalam hubungan antarmanusia, khususnya dalam keluarga.
Suasana batin yang sakinah bukan hanya hasil dari usaha manusia, tetapi juga merupakan
anugerah dari Allah yang dicapai melalui keselarasan spiritual, emosional, dan sosial dalam
kehidupan sehari-hari. Adapun manfaatnya yaitu: menumbuhkan ketenangan dalam
menghadapi berbagai tantangan hidup, menciptakan lingkungan yang kondusif untuk
berkembangnya pribadi yang baik, dan membantu menjaga keharmonisan dalam keluarga,
sehingga menjadi tempat perlindungan emosional yang kuat.

Suasana batin yang mawaddah

Mawaddah adalah bentuk cinta yang tercermin dalam sikap dan perlakuan nyata,
mirip dengan kepatuhan yang muncul sebagai hasil dari rasa kagum terhadap seseorang
(M.Quraish, 2020;215). Suasana batin yang mawaddah adalah kondisi jiwa yang dipenuhi
dengan cinta yang mendalam, tulus, dan aktif ditunjukkan melalui tindakan nyata. Suasana
batin yang mawaddah mencakup; cinta yang dalam, kehangatan dan ketulusan, saling
menjaga dan melindungi, harmoni dan ketenangan, serta kesabaran dan ujian.

Suasana batin yang Rahmabh.

Rahmah memiliki makna seperti ampunan, anugerah, karunia, belas kasih, rahmat,
dan rezeki. Rahmah adalah bentuk cinta penuh kasih sayang yang lembut, ditandai dengan
kesiapan untuk berkorban, memberikan nafkah, melayani, dan melindungi orang yang
dicintai. Rahmah lebih mengarah pada sifat hati atau kondisi batin yang diwujudkan melalui
tindakan kasih sayang, seperti cinta yang tulus, rasa memiliki, membantu, menghormati,
dan kerelaan untuk berkorban, yang semuanya memancarkan cahaya keimanan (Duski
Samad, 2020;52). Suasana batin yang rahmah adalah kondisi jiwa yang dipenuhi dengan
kasih sayang yang lembut, tulus, dan penuh perhatian, disertai dengan keinginan untuk
melindungi, membantu, dan berkorban demi kebaikan orang yang dicintai. Rahmah
mencerminkan rasa belas kasih yang mendalam, yang lahir dari hati yang penuh keikhlasan
dan memancarkan rasa empati terhadap orang lain.

Ketiga. Memperkuat pondasi ketahanan keluarga Maslahah an-Nahdliyyah,
diantaranya:
Menciptakan rasa adil antar anggota keluarga maslahah an-Nahdliyyah

Dalam hal ini, mengacu pada prinsip keadilan yang mendatangkan kemaslahatan
(kebaikan bersama) sesuai nilai-nilai Islam, khususnya dalam konteks keluarga. Maslahah
an-Nahdliyyah sendiri adalah pandangan Nahdlatul Ulama (NU) tentang kemaslahatan yang
tidak hanya relevan dalam konteks agama, tetapi juga sosial dan budaya. Keadialan di sini
bukan berarti menyamakan segala sesuatu, tetapi memberi hak sesuai kebutuhan, tanggung
jawab, dan kapasitas masing-masing anggota keluarga. Adapun maslahah dalam perspektif
an-Nahdliyyah menekankan pentingnya prinsip kemaslahatan yang mencakup
perlindungan terhadap lima hal pokok (maqashid syariah): agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Dalam keluarga, menciptakan rasa adil berarti mengupayakan kemaslahatan bagi
semua anggota, agar kebutuhan spiritual, emosional, dan materi mereka terpenuhi. NU
mengajarkan bahwa keluarga adalah unit terkecil dalam masyarakat yang menjadi
cerminan dari keadilan sosial yang lebih luas. Oleh karena itu, menjaga keadilan di dalam
keluarga menjadi bagian dari usaha membangun tatanan masyarakat yang maslahat dan
diridhai Allah.
Adanya keseimbangan di dalam keluarga maslahah an-Nahdliyyah

Dalam menjaga keseimbangan di dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah
an-nahdliyyah yaitu dengan mengacu pada terciptanya harmoni dan keadilan dalam setiap

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

aspek kehidupan keluarga. Hal ini bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan yang
komprehensif sesuai nilai-nilai Islam dan pandangan Nahdlatul Ulama (NU), sehingga
keluarga menjadi tempat yang memberikan kedamaian, keberkahan, dan kebahagiaan bagi
semua anggotanya. Keseimbangan berarti tidak ada pihak yang merasa dirugikan atau
dikesampingkan dalam keluarga. Semua anggota keluarga mendapatkan hak dan
menjalankan kewajiban sesuai perannya. Keseimbangan ini mencakup tiga dimensi utama,
yaitu spiritual, material, dan emosional. NU mendefinisikan maslahah sebagai segala hal
yang mendatangkan manfaat dan menghindarkan mudarat dalam kehidupan, baik dunia
maupun akhirat. Dalam keluarga, keseimbangan menjadi inti dari maslahah, karena tanpa
keseimbangan, hubungan keluarga dapat terganggu dan membawa mudarat. Nahdlatul
Ulama mengajarkan bahwa keseimbangan dalam keluarga adalah bagian dari magashid
syariah (tujuan syariah), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan
keseimbangan, keluarga tidak hanya menjadi tempat perlindungan, tetapi juga menjadi
wahana untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.
Adanya kesalingan antar anggota keluarga maslahah an-Nahdliyyah

Adanya kesalingan antar anggota keluarga maka dapat terciptanya hubungan
timbal balik yang didasarkan pada nilai-nilai saling menghormati, saling peduli, dan saling
mendukung antar anggota keluarga. Kesalingan ini menjadi kunci dalam menjaga harmoni
dan kemaslahatan (kebaikan bersama) di dalam keluarga, sesuai dengan nilai-nilai Islam
yang diajarkan Nahdlatul Ulama (NU). Kesalingan mencakup hubungan yang seimbang
antara hak dan kewajiban. Setiap anggota keluarga memiliki peran masing-masing, namun
tetap saling melengkapi. Kesalingan ini melibatkan beberapa aspek, di antaranya; saling
menghormati, mendukung, dan memaafkan. Nahdlatul Ulama menekankan pentingnya
membangun keluarga yang sakinah, mawaddah, wa rahmah, dan kesalingan adalah fondasi
untuk mencapainya. Dengan nilai-nilai kesalingan, keluarga dapat menjadi unit terkecil
masyarakat yang berfungsi sebagai tempat berlindung, belajar, dan berkembang, sejalan
dengan prinsip kemaslahatan universal (maqashid syariah).

Pemaksimalan tugas pokok dan fungsi penyuluh dengan menjalankan program-
progrm Kerja Kantor Urusan Agama melalui dua peran, diantaranya:
Pertama. Menjadi fasilitator

Seorang fasilitator sebagai profesi berperan sebagai agen moral, agen politik,
inovator, dan mediator yang menjalin kerja sama dengan berbagai institusi. Oleh karena itu,
fasilitator, pelatih, atau pendidik menjadi figur yang berperan penting sebagai panutan,
teladan, dan sumber identifikasi bagi peserta pelatihan maupun komunitas di sekitarnya
(Bambang, 2020;42). Adapun menjadi fasilitator dalam pemaksimalan tugas pokok dan
fungsi penyuluh melalui program kerja Kantor Urusan Agama (KUA) berarti memainkan
peran sebagai penghubung, pendukung, dan pembimbing dalam melaksanakan berbagai
tugas utama penyuluhan agama. Fasilitator ini berperan membantu penyuluh agar dapat
menjalankan program-program Kkerja yang dirancang oleh KUA secara efektif dan tepat
sasaran, sesuai dengan kebutuhan masyarakat.
Peran Fasilitator dalam Pemaksimalan Program KUA, di antaranya: Sebagai Pendukung
Program Kerja. Dalam hal ini membantu penyuluh agama dalam mengidentifikasi
kebutuhan masyarakat agar program Kkerja KUA lebih relevan dan efektif. Sebagai
penghubung Antara KUA dan Masyarakat, yakni memastikan pesan atau kebijakan KUA
tersampaikan dengan baik kepada masyarakat melalui metode yang mudah dipahami.
Sebagai pembimbing Teknis, yaitu membantu penyuluh dalam merancang dan

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

melaksanakan kegiatan, seperti pelatihan, seminar, atau kajian keagamaan, dan membantu
penyuluh dalam merancang dan melaksanakan kegiatan, seperti pelatihan, seminar, atau
kajian keagamaan. Sebagai penggerak Kolaborasi, yaitu mendorong kerja sama antara
penyuluh, KUA, dan instansi lain untuk mengoptimalkan program, seperti pengentasan buta
huruf Al-Qur'an, pemberdayaan ekonomi umat, atau konseling keluarga. Pemantau dan
Evaluator, yaitu membantu memantau pelaksanaan program untuk memastikan
kesesuaiannya dengan tujuan yang telah ditetapkan, serta mengevaluasi hasilnya.

Kedua. Menjadi Mediator

Mediator adalah pihak ketiga yang berperan sebagai penengah untuk mendamaikan
atau menyelesaikan konflik antara pihak-pihak yang bersengketa (Tinuk, 2022;25). Sebagai
mediator, penyuluh dapat berkontribusi dalam pemaksimalan tugas pokok dan fungsi
dengan menjalankan program-program kerja Kantor Urusan Agama (KUA) melalui dua
peran utama berikut:

Peran sebagai penghubung (fasilitator)

Dalam peran ini, mediator bertugas mempertemukan pihak-pihak yang terlibat,
seperti masyarakat, tokoh agama, dan instansi terkait, untuk mendukung pelaksanaan
program kerja KUA. Mediator berfungsi sebagai penghubung yang membantu
mengidentifikasi kebutuhan masyarakat dan menjembatani komunikasi antara pihak yang
berkepentingan, sehingga tercipta sinergi dalam pelaksanaan program, seperti bimbingan
pranikah, pendidikan agama, atau mediasi keluarga.

Peran sebagai penyelesai konflik

Mediator berperan aktif dalam menangani permasalahan yang muncul, baik
antarindividu maupun kelompok, dengan menawarkan solusi yang adil dan bijaksana
sesuai prinsip agama dan peraturan yang berlaku. Misalnya, dalam kasus perselisihan
keluarga atau masalah warisan, mediator membantu menyelesaikan konflik melalui
pendekatan dialogis dan berbasis nilai keagamaan, sehingga mendukung terciptanya
harmoni dalam masyarakat.

Dengan menjalankan kedua peran ini, penyuluh dapat meningkatkan efektivitas
program KUA sekaligus memastikan keberhasilan dalam membina dan melayani
masyarakat secara optimal.

SIMPULAN
Posisi dan kedudukan penyuluh agama yang selalu terlibat dilevel akar rumput

masyarakat tidaklah hanya berada pada stagnanisasi peran sebagai penyuluh bagi
masyarakat, namun jauh daripada itu penyuluh agama memiliki peran ganda bagi
masyarakat, baik sebagai konselor, dai, ataupun pendamping. Karena penyuluh agama

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

merupakan agen perubahan bagi masyarakat di dalam memberikan arahan, bimbingan,

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

serta solusi atau jawaban atas permasalahan yang dimiliki oleh masyarakat dengan
berbagai pendekatan baik secara bijaksana, moderat, dan dengan kasih sayang. Untuk
memaksimalkan peran penyuluh agama tersebut, maka diperlukan adanya gerakan internal
dalam tubuh penyuluh agama sendiri melalui revitalisasi peran agar nantinya ada
peningkatan kualitas dan kuantitas fungsi, tugas, dan kewenangan penyuluh agama baik
secara profesional ataupun dalam kapasitasnya sebagai pembimbing masyarakat, terlebih
lagi dalam mewujudkan ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah.

Di dalam merealisasikan revitalisasi perannya dalam mewujudkan ketahanan
keluaraga maslahah an-Nahdliyyah, bukanlah perkara mudah bagi penyuluh agama, karena
pada dasarnya penyuluh agama tidak hanya ada pada satu objek sasaran saja yang berkaitan
dengan ke-Nuan, namun melingkupi beberapa objek sasaran, sehingga dibutuhkan dedikasi
dan responsibility yang tinggi bagi penyuluh agama di dalam menjalankan tugasnya dan
perannya dalam mewujudkan ketahanan keluarga pada umumnya dan keluarga maslahah
an-Nahdliyyah pada khususnya.

Adapun revitalisasi peran penyuluh agama dalam mewujudkan ketahanan keluarga
maslahah an-Nahdliyyah yakni dengan memperkuat bangunan maslahah an-Nahdliyah
melalui: Pertama. Pengokohan landasan keislaman dan ke-Nuan kelauarga maslahah an-
Nahdliyyah seperti: mendorong untuk memiliki ketauhidan, memberikan binaan agar
memiliki jiwa rahmatan lil ‘alamin, membangun magqasid syariah, memebentuk mtatmimu
makarimil akhlag, membsngun kemaslahatan dan ukhwah, serta membangun jiwa
bermusyawarah. Kedua. Menciptakan suasana batin keluarga maslahah an-Nahdliyyah,
melalui suasana yang Sakinah, mawaddah, dan warahmah. Ketiga, memperkuat pondasi
ketahanan keluarga maslahah an-Nahdliyyah dengan menciptakan rasa adil antar anggota
keluarga, adanya keseimbangan di dalam keluarga, dan adanya kesalingan antar anggota
keluarga. Disamping itu, peran penyuluh dengan memaksimalkan tugas pokok dan fungsi
penyuluh dengan menjalankan program-program kerja Kantor Urusan Agama
(KUA)melalui dua peran yaitu sebagai fasilitator dan mediator.

DAFTAR PUSTAKA

Fahmi, Assultoni, (2028). Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi
Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan, Al-Hukama; The Indonesian Journal
of Islamic Family Law, Agustus 2018, hal, 28-52.

Nur Lailatul Musyafa’ah et al, (2023). Protection of Sexual Violence Victims From The
Perspective of
Magqasid as-Syari’ah, Islamica: Jurnal Studi Keislaman Volume 18, No.0, hal 134-156.

Nur Lailatul et,al, (2022). Implementation pre Marriage Guidence for Brides and Grooms to
Minimize Number of Divorces, Al-Misbah; Jurnal Islamic Studies, Volume 10, No.2, hal
124.

Abu Ishaq al-Syatibi (tt), al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah Jilid 2, Beirut; Dar al-Kutub al-
[Imiya. Suud Sarim Karimullah, (2021). Konsep Keluarga Smart (Bahagia) Perspektif

Khoiruddin Nasution,
Tafhim al-IImi; Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, Volume 12, No.2.

Muhammad Hafidh Ubaidilla et al, (2024). Keluarga Maslahah Dalam Platform NU Online
Perspektif Maqasid al-Shari’ah, Ma’'mal: Jurnal Laboratorium Syariah dan Hukum,
Volume 5, Nomor 2, April, ISSN (Print) 2775-1333, ISSN (Online) 2774-6127

M. Igbal Abdussalam and Zesen Zainal Ali, (2022). Pandangan Tokoh Ormas NU dan
LDIIKota Bandar

Lampung Terhadap Hukum Program Keluarga Berencana (KB), Akademika: Volume

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16, No.2. Ahmad Zaini, (2015). Membentuk Keluarga Sakinah Melalui Bimbingan dan

Konseling Pernikahan.

Konseling Religi: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, Volume 6 Nomor 1.

Bakti Toni Endaryono, Arman Paramansyah, Tjipto Djuhartono, (2018). Kinerja Dapat
Meningkatkan PendapatanUntuk Peningkatan EkonomiKeluarga Menurut Perspektif
Islam, Sosio e-Kons, Volume 10, No.1, April. PP 11-19. E-ISSN; 2502-5449. P-ISSN;
2085-2266.

Bakti Toni Endaryono, Arman Paramansyah, Tjipto Djuhartono, (2018). Kinerja Dapat
Meningkatkan PendapatanUntuk Peningkatan EkonomiKeluarga Menurut
Perspektif Islam, Sosio e-Kons, Volume 10, No.1, April. PP 11-19. E-ISSN; 2502-5449.
P-ISSN; 2085-2266.

Suud Sarim Karimullah, (2021), Urgensi Pendidikan Pran Nikah Dalam Membangun
Keluarga Sejahtera Perspektif Khoiruddin Nasution, Kariman, Volume 09 Nomor 2,
Desember.

Muchotob Hamzah, dkk, (2017). Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah, Yogyakarta: LKiS..

Jarman Arroisi, (2020). Integrasi Tauhid dan Akhlag Membangun Iman dengan Budi
Tinggi Perspektif Fakhr Al-Din Al-Razi, Ponorogo: UNIDA Gontor Press.

Subaidi, (2019). Pendidikan Islam Risalah Ahlussunnah Wal Jama’ah An-Nahdliyah Kajian
Tradisi Islam Nusantara, Japara: Unisnu Press.

Mahila Amin dan Gunardi Pome, (2021). Buku Ajar Agama Islam, Kediri: Lembaga Chakra
Brahmada Lentera.

Abu Zakariya Sutrisno, (tth). Panduan Muslim Sesuai Al-Qur'an dan As-Sunnah, Sukoharjo:
Hubbul Khoir.

Asep Maulana Rohimat, (2018). Metodologi Studi Islam, Yogyakarta: Gerbang Media.

Iwan, dan lis Arifudin, (2024). Moderasi Beragama Untuk Membangun Jiwa Damai,
Indramayu: Penerbit Adab, 2024.

Busyro, (2019). Maqashid Al-Syariah: Pengetahuan Mendasar Memahami Maslahah,
Jakarta: Kencana, 2019.

Riyadh Manshur al-Khalifi, (2004). al-Maqgashid al-Syariah wa Atsaruha fi Figh al-
Mu’amalat al- Milkiyyah, Kuweit: Maktabah al-Istisyarat al-Syar’iyyah.

Hopkins, D. (2011). A Teacher Guide to Classroom Research. New York: McGraw Open
University Press.

Widodo, A. (2006). “Profil Pertanyaan Guru dan Siswa dalam Pembelajaran Sains”. Online.
Vol. 4 Nomor 2, http://upi.edu, diakses: 20 Maret 2012.

@20

CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://upi.edu/

